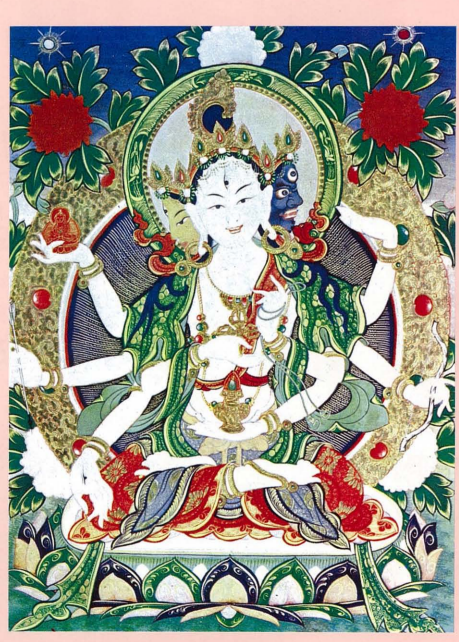
## 光列季乘剛金









塔,急拾草履蓋之。又一人至,以履垢,易他淨物;如此二人,以此功德,其後與造塔人, 或地下,甚至跨越,其罪甚大。薩迦巴根桑澤程佛爺開示廣大心要云:「一人於雨中見小泥 恭敬佛像功德:凡見佛像,必須存心恭敬,不可稍有褻瀆,更勿加以損壞。即使置在牀上 三者皆爲金輪之轉輪王」。故說聞三寳之名,或見佛像、佛塔,皆可爲成佛種子。

12 期

中華民國七十一年八月十九日 農曆壬戌年七月初一日出版 यानेवर्षोत्रास्वीद्वाद्दर् म्वायदीर्षोद्वास्पदिवराद्दर्।

不耽著不疲。周徧攝持道。

श्रुवार्यद्विसंविभेशारी प्रिवाहवाद्वाद्वार्यस्वाद्वा

五眼六通德。見道並修道。

स्थावेशच्यान्यश्रप्ताची विष्यापन्ताकेन्यं । विष्यापन्ताकेन्यं ।

應知此卽是。十敎授體性。

नगर रेडियदर केंद्रायेंद्ग । इन द्रवाहेंद्र हेर्चरेग्यवसर्गामा

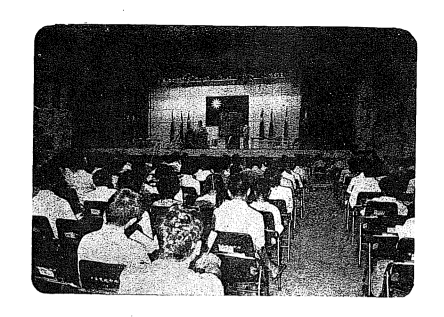
諸鈍根利根。信見至家家。

一間中生般。行無行究竟。

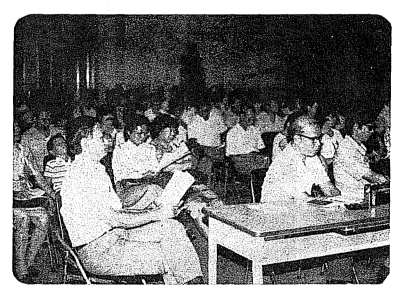
マムブリションでは、東色資現法。 マムブリションでは、東色資現法。

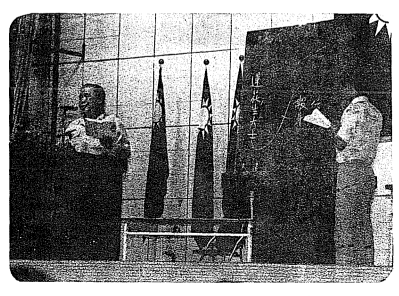
क्षाणिताम्बाद्वयवान्। विशेष्ट्राचित्रम्

寂滅及身證。麟喻共二十。



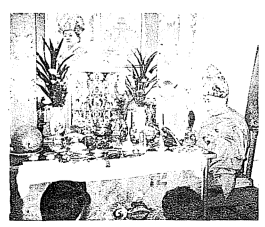
中 西 セ 藏 文 月 劉 密 化 鋭 廿 法 中四之 上 大 心目 要 演 在 師 說 台 於













### 香 港 金 剛 乘學 會設立蓮花生大士獎學

| 大幻化網導引法再版跋 |  |
|------------|--|
|------------|--|

### 金剛乘全集第 輯 共五冊

## 菩提正道菩薩戒論

附菩薩懺罪文、大乘布薩法、 心地品、事師五十頭、 敦珠甯波車戒本賜序、布薩須知。 瑜伽菩薩戒略攝頌、 梵網經菩薩

大圓滿龍欽心髓前行引導文

倶生契合深導了義海心要

諸家大手印比較研究 |椎撃三要訣勝法解、恒河大手印直講、 道大手印要門

大手印導引顯明本體四瑜伽、大手印選集、 大手印要言、大乘要

菩提道次第廣論 八大手印

持十二年,始得第二級灌頂以修習;若大圓滿大手印, 無上密法之所以卽身成佛者, 灌頂不可閱覽。 敦珠甯波車特准公開 以有生起圓滿次第可修, 使精勤奉持 更非第四級 進而求法依 惟須精進 修

精 · 裝· · 臺幣二百七十元 修也。

定價・・

平裝·達幣二百元

國外另加郵費,請以外幣滙票或現金交掛號逕寄本

社

郵政劃撥••五一一四二二密乘出版社

社 址••臺灣臺北市敦化有各三三)表。 (1927/1/2)通訊處••臺灣臺北郵政信箱五三—八四八號密乘出版; 社

三、本刋物寄出後,部份讀者住址欠明而退囘 一、凡來信索閱者,請用楷書,端正繕寫地址,本社卽贈「卽期刋物」。過期刋物存量有限,歉難照贈, 凡來信三週後未收到者, 請再來函告知。謝謝合作

國內請直接利用郵政劃撥第一五〇九八九號,國外請以外幣滙票或現金掛號滙交本社

啓

本刊

一、本刋以「

弘揚西藏密宗佛法,

淨化大衆身心

**」爲主旨,** 

歡迎有緣人士索閱

。來信請寄「

臺北郵政信箱五十三之八四

八號

敬請原諒

四 助印本刋者,

## 香港金剛乘學會

# 設立蓮花生大士獎學金徵文啓事

學會特成立 蓮花生大士獎學金,並訂定辦法如下••大士及 歷代祖師恩德,以及爲弘揚西藏密宗教理,香港金剛乘 蓮花生大士爲由印度入西藏傳法,創立甯瑪派之初祖。爲紀念

參加。 (一)凡大專及研究院學生,有興趣研究西藏密宗教理者,皆歡迎

及題目皆不限制,文長四千字以上。(二)參加者需撰寫文章一篇,以西藏密宗教理行果爲題材,文體

出著者、書名、出版社及頁次等。小標題。影印本無效。有按語或註解時,請附錄於文末,依次標(三)請用標準稿紙繕寫,字跡力求工整,以標點符號分段,並具

,請來函聯繫。

號北角大廈七樓A座香港金剛乘學會收」,封面請註明「參加徵七)參加者請將附表依樣製成塡妥,寄「香港北角英皇道七〇〇

## 參加 蓮花生大士獎學金徵文表格

| 生 名       |    |               |   |   |   |                |            |        |
|-----------|----|---------------|---|---|---|----------------|------------|--------|
| 一         |    |               |   | 日 | 月 |                | 八二年        | 一<br>九 |
| 名 名 名 名 名 |    | <b>会</b><br>名 |   |   |   |                |            | 電話     |
| を表        |    |               |   |   |   |                | 地址         | 通訊     |
| 名 名 名 名 名 |    | 否             |   | 曾 |   | 請密註經           | 讀讀         | 度督否    |
| 极及 名 年齢   |    |               |   | 曾 |   | 經,學  <br>  論請へ | 何니讀        | 骨一否    |
| 名         |    | ,             |   |   |   |                | <b>敝</b> 及 | ·校     |
|           | 籍貫 |               | 齡 | 年 |   |                | 名<br>——    |        |

請依此格式另行列表填報。

社

本

## 大幻化網導引法再版跋

传持儀軌,急就成章,不得已也。 「大幻化網導引法之初版,距今整整二十年,無今忠貴,頗堪回首。西元一九五九年己 大幻化網導引法之初版,距今整整二十年,無今忠貴,頗堪回首。西元一九五九年己 大幻化網導引法之初版,距今整整二十年,無今忠貴,頗堪回首。西元一九五九年己

為穗語;至今則積重雜返,無可奈何。 為種語;至今則積重雜返,無可奈何。 為人,所說皆廣州語,故所誦呪,自無捨母語不用,而學步邯鄲,因此所用全者,全爲廣東人,所說皆廣州語,故所誦呪,自無捨母語下角,是時所譯咒音,共同學習者爲呪音。憶在童年期期艾艾,訥訥不能出於口,發音之笨,逾於常人。及長激於愛國之文剛脫稿,卽付印行,是時自行處理,且值壯年,精力充沛,然亦錯誤百出,其最大

何去何從?學者,至今仍不懂國音及其符號,改正而後,雖可說昨非今是,然徒滋紛擾,念誦時將感學者,至今仍不懂國音及其符號,改正而後,雖可說昨非今是,然徒滋紛擾,念誦時將感早,未及受此訓練,對此一竅不通,強不知以爲知,如此不獨誤人,且於事無補。港中從中,未及受此訓練,對此一竅不通,且有註音符號,全國通行,小學校統一傳授。但《生也如依最近所定北平音爲國音,且有註音符號,全國通行,小學校統一傳授。但《生也

法。且其字無法證出,更無法仿效,茲影附片段,可見一斑。
方言,何止百數十種,各依自己方音,廣大法會中,將如百鳥爭鳴,衆音混雜,似亦非善方言,何止百數十種,各依自己方音,廣大法會中,將如百鳥爭鳴,衆音混雜,似亦非善內言,作此介紹:數十年前,曾與諸同學研習,無法貫通,因我國祇以漢地爲限,而南北字之聯音,卽而成韻,依自己之方音讀之,可通融原義,而發音當可自然無礙。」原讀者字之聯音,卽而成韻,依自己之方音讀之,可通融原義,而發音當可自然無礙。」原讀者字之聯音,卽而成韻,於與字合成一字,應以若清世宗雍正御譯大威德怖畏金剛奪佛儀軌全經:「咒偈內,以數字合成一字,應以

奈何,任之而已,若錯誤較小,爲檢討而得者,尚有數事,刻正盡力改進。本來呪音,應係師之與弟,口耳傳承,以文字紀錄之假施設耳,今此錯誤,旣已無可

進,予以統一者。同語者,不同刊物出之,較爲常見。今在同一譯者,同一書本,而前後不同,此則必須改同譯者,不同刊物出之,較爲常見。今在同一譯者,同一書本,而前後不同,別如當今美國之統,某甲譯爲「雷根」,某乙譯爲「列根」。在不

欠整齊,已將全部呪字,重新恭寫,使可統一矣。 口咒字大小不一:所有呪字,均用藏文,以適合咒輪之觀想故。但前後大小不一,有

欲太顯,蔽文聞亦有之者,其然豈其然乎?現在再版,已將之改正。亦有上下顛倒者,似此實無旁貸,惟自咎心;屈上師文六映光,見而加以慰藉,謂懿法不亦有上下顛倒者,似此實無旁貸,惟自咎心;屈上師文六映光,見而加以慰藉,謂懿法不亦自且朝至暮,矻矻於茲,躬負校對之貴,及裝訂完妥,竟發覺有文字前後段倒置,附圖之前人譯場,執事者凡數百人,不可同日而語;加以倉卒從事,數事分心,錯誤在所不免之前人譯場,執事者凡數百人,不可同日而語;加以倉卒從事,數事分心,錯誤在所不免之文字及圖顧倒;此書由編譯、付印、校對、裝訂,均 余一手一足之力以執行之,比

此書之劣點,旣已陳述,且加改善,而其優點,亦有足陳者,分述如下:

第二期付印,乃將前此錯誤,能改善改之,並誌其綠起如此。

中華民國七十一年壬戌之春觀自在菩薩應化日舒褒卓之贊青劉銳之記於臺灣知報廬

# 更正啓事及金剛乘全集第二輯要目預告

銳 之

惟中式是依,銳之一時糊塗,未加修改,特此更正,敬致歉意 洋式,每篇列兩個頁次。如是原書所附「 中式線裝,每一篇書,祇編一個頁次;而全集所有精裝平裝 學會譯刋,版本精美,愛不釋手,決予影印,公諸同好。惟 ,如本會藏有良好版本,則加以影印流通;否則分頭借影。若 金剛乘全集,係從金剛乘學會藏書及叢書,彙集而成。其藏書 然後始付重排。已出版之菩提正道菩薩戒論,係上海菩提 綱目」表所列頁次數目 原本係 , 均依

乃名之爲第一期。今以分「輯」選印,更正名爲「第一輯」, 較爲 ,將無上密法可以公開者,每年選印一輯,以爲弘揚 元一九八三年 ) 元旦出版,其要目如下: 復有說者:•全集出版之初,擬搜集無上密乘法要,分期推出 金剛乘全集第 師西藏甯瑪巴法王敦珠甯波車之意旨(見本刋第七 二輯,已經選定,在印刷中,將於民國七十二年

### 藏書部份

西

### 大乘要道密集

應有盡有,惜爲保密故,加以顚倒排列。然爲無上密法譯成漢文 譯出。內文共八十題,於無上密乘之四級灌頂修持法要及口訣, ,最爲完備之第一本教授;比之宋施護之譯密集,法護之譯喜金 全部隱約其詞 此書爲薩迦巴(花教)之主要法寶,元朝國師八思巴所指導 ,超勝多矣

### 大圓 無上智廣大心

此書爲寗瑪巴(紅敎)龍淸巴尊者之心髓,而爲薩迦巴根桑澤

機讀之,於密法常識,領略不少;老瑜伽者亦得溫故知新之益。 明,深入淺出,旁徵博證,反復叮嚀,一片婆心,躍然紙上。初 程寗波車講授,內分前行次第法、本覺道次第兩大部分。講說詳

### 賢劫千佛名號請 叢書部份

正付梓人,復奉 未之前見。去年吾 o 行千佛灌頂,受法者六百餘人。並將本讚飭譯漢文,以資普及。 倘以供奉,受持讀誦,功德無量 賢劫千佛名經 師將親繕本讚藏文賜下,莊嚴端肅,敬置卷端 ,前人已有兩種不同譯本,而無上密法中 師駕臨香港,十月初五日假座東蓮覺苑 舉 卻

## 大幻化網導引法

師並面示云••「當年彼此壯年有暇,又值悟謙師亦復如是,且語 譯成漢文,似爲前人所未有,復奉恩准弘揚,婆心可想。去年 能達意,眞希有也。」現在再版,將咒字注音統一,改正錯字, 各種註疏,及所有訣要,攝集無遺,一貫傳付。此聖教量 此法係廿餘年前,親近承事吾 師,數月來於四級灌頂之敎

## 菩提道次第訣要

譯宗喀巴大士著之菩提道次第略論附錄,比而讀之,尤爲得益 可多得之教授。並將阿底峽尊者所著之菩提道炬論及邢肅芝先生 (書爲第一代班禪所作,分座示以依修,故名訣要,乃瑜伽 示詳明,蔚爲鉅著,惜未作爲修行之指導,微感美中不足。 宗喀巴大士之菩提道次第廣論,於上中下三士道,分析精 潜不

## 普賢行願提要(上)

一九八二年三月沈家楨講於紐約大覺寺

## 潘維疆記錄

無涯 擇要而開示之。乃得沈家楨先生寄示此稿 ••「從善逝語違越者,說爲根本第二墮。」其重視可知 之經典,必須依之以發願,依之以實行。無上密乘雖別 尚未在任何刋物發表,故謹寄上,任兄選擇。若最後決定兩種 •• 「 尊刊欲編入發表,引以爲幸。但因此文最近已在菩提樹及 生、普皆廻向三願,則非實踐者,不能說出, 間三點,更能鞭辟入裏,闡發至微。若獨標廣修供 兩項基本原則, 銳之按··普賢行願 **慧炬兩雜誌刋出,應向兄說明。因思貴刋中英文並用,** i 不 利 出 、然於 諒兄亦同斯見。」說雖如此 敦珠甯波車傳所有教傳派嚴傳派諸法要,於加行中皈 , 0 心而後, 不願舍棄, 實讀英文者多於中文,故請顧法嚴兄譯成英文, 因函請以實本刊,使同人得以觀摩。及奉沈兄復函略謂 亦勿介意。兄我均爲弘法效力,千萬勿存客氣之心 釋尊及諸 即爲普賢行願,本會同人,口誦心維已久,正擬 故並刋之。 已極精闢。而於對象無量 , 見四十 大菩薩之開示,必須遵守, 華嚴普賢行願品 , 然對此珠 **水玉在側** 、境界無限 , 詳細語 , 爲顯 **歎觀止矣** 故其戒條有云 教中 既已快先覩 養 讀 ` ` , 英文稿 時間無 覺所列 而 有其敎 介佩 恆 依 0 極 南洋 順 ` 重 服 衆 要

仁俊法師、各位法師、各位同修••

境界普賢行願品。華嚴經是佛教中一部極重要的經典,是《釋迦牟今天想提出和各位研討的普賢行願,出自華嚴經入不思議解脫

很清晰的指出成佛的兩項基本要則•• 尼佛成佛之後,開示佛的境界,導引衆生如何成佛的一部經。

經

中

能離苦得樂, 分,也没有男女老少之别,一樣都攝入佛的悲心之中,只希望人人 捨衆生」這條要則 生的範圍很廣, 我們要深深體會佛的慈悲廣大的心胸中,是永遠不放棄任何人的 不論這個人是好是醜,是善是惡,是貧是富,既沒有種族國籍之 不捨衆生的意義存在心上。 是不捨衆生 趣向菩提 但對我們講·最親切的應該說是指人類 ,最容易也最重要的講,即是不放棄任何一 。衆生也叫做「 ,所以要成佛必須先從不捨衆生做起, 有 情 L\_\_\_ , 卽 是有 情感的 , 所以「不 生物 個人 時時 o 衆

hisattva 的中文音譯。在梵文中, 悟人, 提也可作動詞用,覺有情,那就是本大願去覺悟其他的有情, 了的有情。諸如具大智慧 就是發心在求覺悟的有情 釋是發心求覺悟的有情, **埵卽是有情,是衆生。所以菩提薩埵可以有三種解釋。第一種的解** 一是行菩薩道。菩薩是菩提薩埵的簡稱。菩提薩埵是梵文 Bod 這種人自然更稱得上是大行的菩薩 譬如各位發了心要求智慧, ,已覺悟了的行者,都是菩薩。第三, 。所以都可以稱爲菩薩。第二種是已覺悟 菩提的意義是覺,是智慧;而薩 0 求覺悟, 己悟 各位 菩

修持。簡言之,菩薩應該怎樣做人。菩薩道就是說菩薩應該怎樣存心,怎樣處事,怎樣待人,怎樣

雲比丘 童子, 智最初因緣, 去多多參訪善知識 道。因他宿世的善根, 華嚴經裏面有 他發心要學佛 是故於此 , 說:「善男子,親近供養諸善知識,是具一 , 個很生動有趣的故事 可是不知道應該怎樣學菩薩行,怎樣修菩薩 給他遇上了文殊師利菩薩。文殊菩薩指點他 , 勿生疲厭。」於是介紹善財童子去拜訪德 , 那是講一位名叫善財 屻 的

善財童子見到了德雲比丘,禮拜請問••「我已發了要成佛普度

雲比丘 於是又給他介紹了一位善知識 法門心得, 比丘說••「大菩薩的境界功德,真是廣大得不可思議 德雲比丘 將自己理解 心 , 實在微乎其微,您還得去參訪其他更多的眞善知識 但不知應該怎樣學菩薩 修行的 他 , 因爲發心成佛度衆生是一 心得都告訴了善財童子, 行 , 不 知應該怎樣去修菩 切功德的 但 在末了 , 我 這 一 起源 薩 , 點點 德雲 。 \_\_\_ 0 行 德 0

他及介紹他繼續去見其他的善知識 長教授了善財童子,末了却都強調大菩薩的境界功德廣大無邊, 這樣 位一位的訪問過去, 每到 處,那善知識都是將他的擅 勸

學得了很多菩薩修行的法門,善根逐漸成熟,於是見到了彌勒菩薩 文殊師利菩薩 **法界自性的境界**, 彌勒菩薩引他進了莊嚴大樓閣,使善財童子體驗到無量 善財童子一共經過了一百十個城市, 更堅定了他成佛的 心願。彌勒菩薩叫 參見了五十 ·幾位 ·他再囘去見 無際眞如 善 知 識

> 到 亂

廣大行願求一切智智,一心求見普賢菩薩 何 種善根心生執着, 文殊師利菩薩這次却告誡善財童子••不要退失精勤 也不要以少許功德而自己滿足驕傲,要更以 , 不要於任

位 所謂阿耨多羅三藐三菩提心的, 薩 修菩薩道, 心中的問題 後 而給善財童子的一套切實可行的 , 一嚴經這最後的一品,普賢行願品 普賢菩薩針對善財的問題 所以普賢菩薩答覆善財童子的問題 因此這一品十分應機 都很希望知道如何學菩薩行, 方法。各位都是已經發了大心 如何學菩薩行,如何 , 就是善財童子見到普賢菩 也正好是答覆了各 修菩薩道 如何

品 文見後 使各位對這一 來帶領我們 共同 段經文有更深刻的領會, 將普 賢行願 品朗誦 遍 我們現在請果豁師 大衆共誦 普 賢行願 敲

各位唸得很好,

我覺得各位在唸時的心境都很愉快,這是非常

前 無量無邊;若能以深信心誦此願者, 錢財珍寶都不能相隨跟去,唯此 刹那中, 中說··這普賢菩薩的十大行願 即得往生極樂世界 , 願王不相捨離 即見阿彌陀佛及諸 臨命終時 9 只要一 雖一切 , 經 於一 於耳 親 大菩薩 切時引導其 , 人、 卽 是功德 威勢

段經文,講得何等明白肯定

安排,真令人心銘 世離苦增福 了一句不可以少善根福德因緣得生彼國。對於修持方面的開 十方諸佛的功德,講得十分明白 發願」及「持名」兩點。發願往生西方,持名阿彌陀佛到 ,確乎是基本的修法, 心不亂的程度,因此普賢的十大行願 (常覺得我們常誦的阿彌陀經,對極樂世界的 ,臨終往生極樂的具體的修行法門。這是佛菩薩的 可是現代的人, ,但對如何能往生極樂世界 生活繁雜,很難專心唸佛 正好應機來補足, 美妙莊嚴 ·成爲現 示只有 泛稱 一心不 , 祇說 讚

題開列如後:

九、恒順衆生五、隨喜功德 一、禮敬諸佛 、恒順衆生 十、普皆廻向、隨喜功德 六、請轉法輪 二、稱讚如來,禮敬諸佛 二、稱讚如來 七、請佛住世三、廣修供養 八、常隨佛學四、懺悔業障

思, 品詳 希望各位略略嚐到一些普賢十大行願的廣大法味 細註解的很多,各位應多加閱讀。我這一點僅是拋磚引玉 今天我祇 是提要, 時間也不允許將每題 2細講。 古今大德對這 的 意

目的 所以沒有衆生, 不 堅固的根盤 好的譬喻,一棵大樹 」,一切行願都是以衆生爲對象的。各位剛 的、 到開花結果了。佛陀說花果是譬喻菩薩及佛, 大願都是以衆生爲對象、爲根本的;忘了衆生 提要中最 等於想在虛空中建造房屋,怎能成功? 一,倘若根; **松重要的**, 放棄了衆生,就不可能成菩薩, ·敗壞了,沒有了根,大樹就會枯 , 所以能有茂盛豐富的花果,是因爲它有廣大 我覺得還是 在今天開始時提出 才唸的經文中有一 也 丽 就 不會成 衆生則是樹 失去了學佛的 槁 的 而 佛。 不 捨 個極 衆 根 屻 0 生

## 悟之道 死的禪 法一下 接第10期

(敦珠甯波車於一九八一年十月廿三日、假香港藝術中心壽臣劇場公開開示

再傳弟子談錫永恭錄

今天參加法會的人,對佛法都有興趣,正如我一樣,所以我很

入惑業的循環。 在如幻如化,不斷變異的世界中,一切有情以其身語意三業加

高興能跟大家聚首一堂

集善惡,也就是說,在積集着業力。 存在於身中,直至我們的生命結束爲止,及此生變異,意不斷地積習性與形相,或好或壞,各種不同的積集,都根源於意的習染。意以基於過去生的業力,而形成一個新生命,意業卽不斷地重新建立以基於過去生的業力,而形成一個新生命,意業卽不斷地重新建立在這樣的一個世界中,意業引導身業和語業。由入胎時開始,

們所積集的業力有所不同。 力不同之故。或好或壞,我們所受的果報彼此有別,亦卽是因爲我六道之中,沒有兩個有情完全相同,卽是由於他們彼此所積集的業善惡,不同種類的業報亦由是而生。所以在輪迴中有六道有情,而在輪迴時,意不斷爲孕育的胚胎所包圍,成爲分別智,它積集

基於業力。集。如是我們便有不同苦樂生起。輪迴中的六道,所有種種一切皆集。如是我們便有不同苦樂生起。輪迴中的六道,所有種種一切皆,亦卽善的積集;意若惡時,因不善的覺受而生黑業,亦卽惡的積,生起不同的報。意若善時,因善的覺受而生白業

以踏上這途徑,常樂亦由是可得。 」釋迦牟尼佛便說過:「我能指引常樂的解脫道,只要你一跨步就可不如本的不同業力的經歷與境況,都由意而生,由意識而生,所以

點

實都根源於我們的意以及意念。 實都根源於我們的意以及意念。 實都根源於我們的意以及意念。 實都根源於我們的意以及意念。 是故我們應依據業力來瞭解我們的行為。今日所作的種種不善,都由於過去的習染而來。因此我們便非要停止積集惡業不業力為因。是故我們應依據業力來瞭解我們的行為。今日所作的種種不善,這樣才可以得到快樂。是故應知,加諸我們所積集的,與需要瞭解,我們所希望得到的快樂,實際上是以我們所積集的,與需要瞭解,我們所希望得到的快樂,實際上是以我們所積集的,與需要於我們的意以及意念。

境亦必成為樂;反之,若具惡思維以及惡意念,則苦亦必隨之而生我們若具善思維以及善意念,則樂亦隨之而生,我們所處的環。無論其因如何,果都依照此因而生,故可以說是絕對的法則。 關於一切善行惡行,我們需瞭解到,業力的法則是真實不虛的

方法卽是遠離惡念,生起正念。遙不可卽,或者難於領受。領受法益其實只在一己之意,最簡單的遙不可卽,或者難於領受。領受法益其實只在一己之意,最簡單的

其人的境況也就成爲苦

非如此,意識先入母胎,然後才長成根器,這是完全相反的兩種觀入胎之時,根身先在母胎中形成,然後才有意識;但根據佛法則並我們談及身,談及根,卽應知有根與根識之別。照外道的說法,當若能了知苦樂的不同只隨意念而生 , 則意無非只是意識 。當

,亦由前生的業力所決定,以業爲基,由是有胎,更由是始有根身他生父母。由是識卽進入母胎,而根身亦逐漸成長。然而投生之處有」(一譯「中陰」),意與微細的氣,微妙地結合在一起。意識佛家認爲,輪迴的有情分六道。當意識離開根身,便成爲「中

,成血,成器官。 是故由意首先取得投生,身則於後來才慢慢在母胎成長—成內

遭遇到父母的交會,並產生入胎的慾望。 是故意識在這過程中便由業力來決定,依過去生的業力牽引,

流轉於六道而無例外。這種生死的六道流轉是無限的。 肉體消散,則一切亦歸於無有,只此意識微妙地與持命氣相結合, 得人身者,有人類的意識以及人類的器官,然而無論何時,當

,再一次取得人類的生命。因為這感應自然會使他遭遇人類作父母種善業,那麽,當生命結束,肉體敗壞之後,便可能對人類起感應識投入人類父母之胎,得到人類的根身後,復能知父母恩及積集種倘此意識由於日常行為所生的業力感應而為善, 譬如說 , 意

引,便會墮落於熾熱與潮溼之地,終致取禽畜或低等動物,爲再生母。其時,意識可能長期都找不到安身立命之所。直至由於惡業牽父母,則當意識流浪時,便不會因感應而能遭遇人類來做自己的父相反,倘意識由惡業而生 , 特別是不知父母之恩, 甚至仇恨

要有善業作爲牽引不可。 禽畜昆蟲之身者便多得多。於此可見人身難得,因爲要得人身,非與昆蟲的中有身。由於惡業牽引者多,因而再取人身的便少,再取與昆蟲的中有身。由於惡業牽引者多,因而再取人身的便少,再取事實上,雖有累千累萬的人類中有身在浮游,但却有更多禽畜

然後才是意識。但佛家則不採取此說。——因疾病刀兵等而致死之時,自然是由器官組成的肉體先崩壞,——因疾病刀兵等而致死之時,自然是由器官組成的肉體先崩壞,外道相信,胎中先有肉體,然後才有意識。所以當死之來臨時

些元素,正是胎兒在母體懷孕期中,於大自然間獲得的。;液體歸於水大;熱力歸於火大;氣歸於風大;識則歸於空大。這就是說,是身體的元素,還原於大自然的過程。——骨肉歸於地大佛家認爲,肉體的死亡只是地水火風空等五大分散的過程。也

報。前那段過渡時期。在過渡時期中,神識流轉,以接受六道輪迴的業前那段過渡時期。在過渡時期中,神識流轉,以接受六道輪迴的業消散,而成爲「中有」。所謂中有,卽指今生結束,他生尚未取得消散,而成爲「中有」。所謂中有,卽指今生結束,也是過受,這時神識便於虛空中

階段流轉時,其情形亦由業力決定,沒有兩個人會完全相同。有些 業來決定。所以 人,會花 優美的環境之中 全不經過中有的階段 是故投生於六道的那一道 一段的時間 倘如有一個善人,並且曾經修持佛法,則可能完 , ,有些人却只需要幾日,這完全由 或者很快卽可遭遇到具善的父母, , 完全由業力決定, 卽 人的善與惡 知識於中有 而 語生於

猛精進,直至一切有情都得到解脫爲止。若識未得解脫,則他們便世界壞空爲止。——獲得解脫的識,會依然爲一切有情的解脫而勇善但卽使得到解脫 , 其識亦依然存在於娑婆世界, 直至這娑婆

恩上師 會輪迴於六道 們因而才能積極進取, 依然會輪迴於六道之中, 必須尊敬 · 對三寶必須尊敬 永無休止 積聚善業, 受個人前 由 ,他們對有情是 生業報的牽引 是而能得解脫 0 所以 如此地悲憫, 0 否則 我們對於具 , 我們便 我

精神境遇。故無論 出頭沒於三惡道中。這完全只是精神的投射, 惡業積集, 投射於三惡道, |何時何地,身語意這三門,能否清淨都靠我們自 識便會因此爲無明所障 只是由業報所引起的 , 於是便 頭

定自己的行持。這三門又以意爲根本, 依賴身語意,我們可以決定自己的去向, 身及語, 決定自己的 只是意的 **|**眷屬 行 止 ٥ , 決

所皈依的三寶,卽是指引我們越過生死大海,到達解脫之岸的響導 因此 依照佛法 • 無論何時何地, 人必需皈依三寶。必需認 知

至今生爲止 自己過去生中的慈愛父母了。所謂過去生,是指無數世的過去 生起信念 走向皈依 , 是首要的事, 其次則是認知一 切有情 , 直 是

父母, 報。 一物在內, 而 一個生物都 且對我們有恩。知道這恩惠,我們便得積集善業,對之圖 例如 百千萬億畜生道中的生物,他們不但曾是我們的 有過去生的父母 這包括所有 有生命、 有 知覺

這種善念,我們已一再闡述過 二切 這 **垣種修持** 有情報恩 , 即是發「 , 爲他們的利益做 覺心 \_ | 點事。 發菩提心了, 所以 這便是善念 亦即以悲 個之心

決定墮落惡道 如果我們具有這種善念,我們就可 2到惡的: 依正 0 以 生 起善的 依 Ī 二報 否則

行 否 聽聞 佛法的利益,即在於能使我們增長自己的覺性與及善念善 妄心則將因我們 加以提升而 永遠存在。 當我們想發怒時

> 心 心亦如是 是我們將瞋心提升之故 , 都是覺性受蒙蔽的狀態 ,所以瞋怒就會爆發得很快 , 其餘 的

妄

能起得沒那麼厲害。漸漸 三毒的意念起時, 三毒。這不可能一 所以我們要除去貪、瞋 馬上認識到它的本質,下一次,它再起時 下子就永遠將三毒除去,我們只能慢慢地做,當 我們就可以調伏自己的意念了 、癡三毒 。要憑藉調 伏自己: 的 意

輕安。 除。這時候,我們就會感到鬆弛,因爲分別心鬆弛下來,人便覺得 分别時認爲甚麼是好與壞,其後,我們就不會去分別意念的好壞了 念,所以我們應該嘗試去除掉分別心。起初,要制止分別心 我們會覺得,所有的分別無非只是分別而已,分別心因此就會消 妄念常常由於分別心而 起,事實上,分別心的根源亦是 ,當起

o

悲憫發大菩提 對待分別心這種意念, 心 。修持佛法 最重要的事即是皈依三寶 , 亦即一種精神的修習, 佛法甚深微妙 , 以及對有情

我們 常重要。死亡是隨時可以來臨的,倘如我們敬信三寶, 苦,亦不生虛妄心,甚至能自虛妄中解脫 覺心卽可生起,因此也就得到善的果報。當意生正覺時,不會受痛 能正意,則人生已踏入解脫的途徑。對臨死時來說,正意亦非 修 持佛法當然是 一種好事, 但佛法的根源亦無非 是意 無可懷疑 倘若

其意 别 得佛法與師 Ù 心,即得 。我們應該謹記上師對於死亡時如何解脫的敎導 是故無論何時何地, 正 訓 意 便可 趨向於覺 我們都要除去貪瞋癡等三毒 。因此 , 切都以意爲主。能 0 , 如果我們 以及種種 自淨 記 分

佛經 中 念非常重要, 一個珠鬘女的故事可以說明這重要性。 它是在死亡時趨向於覺或者趨向於惑的關

仙藩甯波車講述珠鬘女的故事如下

命令自己的隨身宮女返囘皇宮,替自己拿珍寶來供養佛陀。,其中有一位妃子却沒有佩戴首飾,看見別人向佛陀供養,便馬上法,皇宮的妃嬪綵女,紛紛向佛陀供養自己佩戴的首飾珍寶。可是故事發生於佛陀在波羅尼斯國說法之時。有一次,他向皇室說

服從。這個宮女心中很不願意,因為她正在聽聞佛法,不過她不得不

爲「珠鬘女」。獅子國成爲一位公主。當她降生之際,滿天降珠如雨,因此便被名獅子國成爲一位公主。當她降生之際,滿天降珠如雨,因此便被名時正在思維着無邊的佛法,受到佛法的感召,因此,她便得再生於在回返皇宮途中,不幸,一隻牛撞死了這位宮女。但由於她當

智慧的佛陀便對弟子說出珠鬘女降生的因緣。 回返到波羅尼斯國,將珍珠獻給佛陀,並且替珠鬘女提出請求,大字叫做珠鬘女,請求佛陀賜給她一件物件,讓她可以供養。商人們字叫做珠鬘女聽過以後,拿出三籃堆得滿滿的珍珠出來交給那些商人來鬘女聽過以後,拿出三籃堆得滿滿的珍珠出來交給那些商人

以下, 敦珠甯波車繼續開示——)

够帶來他生的福報。 這個故事,目的在於強調,只要有獻身於佛法的想法,就已能

們在無明中停留,從一種惑,走向另一種惑。起五毒(貪、瞋、癡、妒、慢)。所有的惑都生於意,由此而使我才有輪迴的生死流轉。由於業力牽引,意亦隨之,並因具分別而生於此世間存在的種種相,都無實質,我們常常執妄爲實。所以

爲了淸淨惑業,有一個方法。這卽是瞭解一切如幻,並非眞實

。我們目前所經歷的苦樂,並無本質存在。。於三界中所感受的苦樂,無非都是幻影,我們却因此幻影而生惑

任由種種相狀,生起於覺性的領域之中。自性一樣。意的本來狀態原是空的,所以顯示出無礙的空性,可以自然狀態是本來具有的,它使意處於這樣的狀態——自然得像意的由於去除了執着於有,我們的意就可以囘復到自然狀態。這種

可以住於中道。這卽是微妙甚深的佛法。 意的自性爲眞空,但相狀則爲妙有,能認識到這二者,我們就

中。——我們應嘗試這樣做,則一切功德都會由此而生。 中道生於意之無作意的本性中,以及一切相狀的真實本體覺性

的法門,福德與功德都擺在每一個人的面前。情都快樂。所以,生起以及保任自圓的覺性,這卽是究竟離苦得樂嘗試保任,使意處於正覺,處於善、誠的覺性之中,這時自己及有人,便有許多寶貴的佛法替他們準備着。聽聞佛法之後,我們需要有許多種善巧方便的法門,可以自淨其意。所以對於具善根的

無上師尊西藏佛教寧瑪派法王敦珠寧波

願各位善妙增長。

港弘法聖蹟紀實贊頌(附小引) 陳毓

殿

車偕佛母豎女公子法嗣仙藩寧波車等遊

示大圓滿等口訣法要,末學均忝參末座,誠如上開經贊偈云云,非方便法門,補賜諸同門隆重皈依大典,暨傳藥師佛等四灌加持,開敦珠寧波車率仙藩寧波車等蒞港弘法,本學會虔誠奉迎供養,大開如來眞實義。」此乃修多羅藏開經贅偈,末學於藏密寧瑪派法王如來眞實義。」此乃修多羅藏開經贅偈,末學於藏密寧瑪派法王如來眞實義。

僅諸同門難遭遇而得遭遇之幸,亦港九四衆之大幸也

献頌記實,大海涓滴,薄申一得之愚,分紀如次: 承事先進同門報導,恕不再表,茲就末學 躬沾法雨感受,謹 聖駕駐港月餘期間 所有弘法聖蹟,已由各大報章暨各 <del>磨</del>蕪詞

酉年九月十七日,本學會諸同門由 鋭公上師率領假座溫沙皇宮大一 聖駕蒞港之翌日,爲西元一九八一年十月十四日,古曆辛 酒樓公宴洗塵,筵開多席,均得飽飫法味,謹賦詩致敬!

### 皇宫陳香積 公宴祖 師 草

法 味充 /雲海 醍 醐 灌 頂 門

密不宜宣, 大法會,恩賜諸同門藥師佛四級灌頂結緣,開示修持口訣及示範 十月十七日,古曆九月二十日, 謹詩申敬!以後紀實詩贊,均如是云云 恭請聖駕主持藥師佛灌頂 0

疾 病 開 示 意 何 深

衆

生

同

沐 准醫 £ 頂 聖心 卽 我 153

劇場,恭請 十月十九日,古曆九月二十三日,假座香港藝術中心壽臣 聖駕公開宣講 覺悟之道,全場滿座,得聆無上妙

顯 密 圆 融 理 闡 釋 入 精 微

法,

皆大歡喜,

圓滿殊勝!

身 成 佛 道 字 攝 폼 提

耳傳承要訣,並賜灌頂-ZU, <u>月二十一日,</u> 古曆九月二十四日 聖駕開示抛斡法口

遷

識

先淨識

灌頂心翼翼

子母會光明

嚴傳更精

大法會 五 領修移喜佛母大法,莊嚴隆重,極爲殊勝! 十月二十二日,古曆九月二十五日, 聖駕主持咕嚕咕叻

陳 雲海 供 鐘 鼓 喜齊鳴

滿

勝 功 德 加 持 遍 衆 生

佛

母

皈依之重要。 六、十月二十四日,古曆九月二十七日, 聖駕開示皈依境及

皈 依勝

功 德 不二法門

高

聖凡差 綫

迷 予 看

係口耳傳承大法,密不記錄 十月二十五日,古曆九月二十八日 , 聖駕開 示大圓滿見

正 見修 行 理

生 圓 窮 次

第

樂 空明 不 \_

立 擢 如 地

師 暨抛斡法修持法會,並示範除三毒、小寶瓶氣等修持功夫。 八 十月二十六日, 古曆九月二十九日 , 仙藩寧波車主持

三毒食 瞋 癡

真 教 頃 刻 除

仗 傳深 法 旨

頓 悟 不 嫌

遲

主持皈依大典,特准 律率同新入門者接受嚴傳最殊勝之三皈依典禮,開示三皈依勝 九 十月二十七日, 銳公上師與師母以前曾親承最上灌頂者外 古曆九月三十日, 布 薩法會 一,恭請

末譯。感愧不已! 法名,莊嚴隆重,洵未曾有也,承賜未學法名爲——寶力王——意義後,依法臘次第准予正式皈依,親自舉行象徵落髮少些,並分頒

四寶攝三皈 巖傳勝義諦

休爭四與三 功德無同異

落髮表精誠 赐名資授記

恩 擢登如來地

同

沾

師

祖

灌結緣。最後賜食子長壽灌頂圓滿吉祥。 巴灌頂法會,二級灌以上同門才得受灌,脈氣點灌後,加名詞四級巴灌頂法會,二級灌以上同門才得受灌,脈氣點灌後,加名詞四級十一十月二十九日,古曆十月初二日, 聖駕主持吉祥金剛普

沐灌普巴頂 羯磨知無量

世間出世法 當仁同不讓

佛首重戒律,可不勉旃。 十一 十月三十日,古曆十月初三日, 聖駕開示菩薩戒,學

六度開萬行 須知戒為

首

散聆祖師訓 三昧誓遵守

座無虛席,莊嚴隆重,殊勝可知,亦足見港九信佛者大不乏人也。大禮堂,恭請 聖駕主持千佛灌頂無遮大會,港九四衆踴躍參加,十二 十一月一日,古曆十月初五日,假座東蓮覺苑寶覺學校

瞻老佛爺 勝會啓無遮

恭

四灌傳千佛

遍栽火宅

灌頂。 十一月三日,古曆十月初七日,聖駕主持移喜佛母正式

口耳防失傳

巖藏延法

脈

**運師家業存** 

**行** 萬世承恩澤

恭請 聖駕主持嚴傳蓮師灌頂,廣結善緣,港九四衆,仍踴躍參加十四 十一月八日,古曆十月十二日,再假寶覺學校大禮堂,

淡華 生大 士 注此贊歎!

同

衆生堪依

止

結灌頂緣 功德無涯矣

有以贖罪耳,末賦一律奉頌!總結末學無量感受! 前不知確期,未曾恭送,深感內疚!唯有勤修上師相應法祈賜 鑒前不知確期,未曾恭送,深感內疚!唯有勤修上師相應法祈賜 鑒前不知確期,語重心長,敢不懷遵,並誓與諸同門共勉也!最後更分賜諸同門舍利佛座和甘露丸各一封加持增福;無不信受奉行後更分賜諸同門舍利佛座和甘露丸各一封加持增福;無不信受奉行有以贖罪耳,末賦一律奉頌!總結末學無量感受!

佛陀無上瑜伽密

一脈相承十八

傳

總持古國金剛藏

相

好

光

明

洵

燦

耀

遍設中心大願性空微妙適宜

宣

船

親沾法雨勝因緣

難

得

聯

番

聆

教

盆

### 巴喀宗師祖教黃



## 菩提道次第畧論譯者序

上,處處表現有其獨特的風格者,那還是首推西藏。二,然而欲求保持佛教的完整,無論在學術上,在實行上,在發展上,在制度本,遲羅,緬甸,錫蘭,越南,馬來,印度等國,佛教徒佔了總人口的三份之佛教已逐漸世界化,尤其在亞洲,幾乎普及到每一角落,如中國,南北韓,日

上座們公開研討密教,已列為主要課程(見達惹那他 TARANAT 佛教史)在 教開始輸入西藏,密教學說已發展到與中觀唯識不可分離的階段,那爛陀寺的 師留學印度時,未聞龍樹提婆等空宗有宗大師,有關於密宗的特別著作,传佛 爛陀寺及超巖寺的學風;經過幾個世紀的陶鍊,已與早期大異其趣,當玄奘法 印度晚期佛教是以世親而後為起點,直至印度佛教滅亡,其間約八百年,而那 上,多是保守的,毫無新發現。西藏佛教就不同了,牠是直接師承印度,假定 漢文佛經爲主,多少世紀來,脫不了印度早期佛學的窠臼,故在形式上及思想 傳播時期(五九三——六二八)但在特質上,两地則大異其趣,日本是完全以 公主通婚,而把佛教種子帶來了西藏,若以時代來說,西藏佛教應與日本同 幕,這時距離鳩摩羅什法師譯經已有二百餘年,西藏則因松赞尚布王之與文成 聞幽探徵,發前人之所未發,且能加以融會貫通,形成佛教中一種特殊風格, 拉勒巴,菊南派的創始人米交多傑及達惹那他等,無不解行並勝,學貫梵藏, 之先而傳入了西藏。加以西藏代有聖人,如寧瑪派的創始人蓮華生大士,迦當 度晚期佛教聖人,如月稱的中觀論,獅子賢解脫軍的現觀論,法稱的量釋論, 今天西藏丹珠爾大藏中,存有不少的密教論典,是龍樹提婆等所著,而且,印 在以上歷代聖人中,格魯巴教主宗喀巴祖師尤為晚出之傑出人物。 派的創始人阿底沙尊者,薩迦派的創始人貢曲甲布,迦舉派的創始人瑪巴及彌 金洲的唯識論,德光的戒律論,都是晚期才有的傑作,這些均在印度佛教衰亡 西藏佛教導源於第六世紀,那是中國的威唐時代,漢族文明發展到了最高

來,約有四點:一理論精闢,知見正確。二極重實踐,三組織完密,四凡聖階宗喀巴祖師一派之學說,其所以在西藏發生廳大影响作用之原因,分析起

於明空無執境界。 救。總之,言語道斷,心行路絕之境界,若以凡夫之心度之,則無不處處碰壁 起。且可釋爲自體本學。如果再於空上而起空執—— 有一性空之實體。或起無 怎麽一囘事,世俗與勝義兩者的關係是一是異?旣了緣起,卽是了空。故龍樹 障大菩提。若能離此斷常二邊,則明白了解世俗諦是怎麼一囘事,勝義諦又是 始妄執習氣之所黨染,於是遂起我法二執,由我執故,障礙涅槃,由法執故, 死輪迴大道理。常就是增益執——有見。譬如人法二我自性本空,但因衆生無 實體,但由明鏡,空間,光綫,人體等因綠會合,自然便有人影顯現,且能發 執,學佛的人,未能透徹了解此理,每每以為世間萬法都沒有,只有涅槃是實 妄執假有為實有,故萬却沉淪,就是涅槃法也是依於斷障而安立,豈可也落相 諸法本無實性,何能執為有,又諸法名言假有,豈可撥為無,生死法固是寄於 道理,一切諸法,緣生幻有,緣會則生,緣散則滅,有不撥無,無不執有,如 師起,才把清凈正見,作一個肯定的明確指示。所謂清凈正見,就是了解緣起 有两樣。(請注意!中國禪宗是頓超法門,但奈衆生之根性何!)自宗喀巴大 個問題,古往今來的祖師們,無不重視對於了空之程度,西藏早期修密法的人 是能獲得成就,如果知見不正,何以能修?又何以能證?關於知見是否正確這 段依據顯密次序井然。是那爛陀寺而後最能通達三藏者。因為學佛的最高目的 。故生死根本,首在我執,我執又因於我見,若能破我見,斷我執,乃能常住 云:因緣所生法,我說卽是空。其空之定義,不僅可解釋爲緣起故空,空故緣 生應有的作用,應承認其假有幻有,而不能全無,全無則影响了善惡業果,生 ,偏重定學,漠視慧學,不依道次而修大悲心菩提心,這與今天修密法的人沒 ,也同中國租師禪一樣的,不依經教,只著重在氣脈明點等等有漏神通之外相 ,這仍然未出断常二邊之邊見;斷就是損減執——無見。譽如鏡中人影,雖無 --性空為畢竟無。則又離開中道遠甚。故中論云:若於空起執,斯人無可

異,二者必居其一。三認識我與五蕴是一的不合理。四認識我與五蕴是異的不執的實法,通達法空。四理就是:一認識所破的我。二决定我與五蕴的或一或無始時來所執的我,通達我空。再以四理或破四生等理,觀察衆生無始時來所至於修中道正見的方法,本論亦有詳細說明,先以四理或七相,觀察衆生

力量來破斷邊。這就是中道正見的特殊作用。 古蘊。「所依」五蕴依我。「具有」我有五蕴。「支聚」五蕴合聚為我。「形狀」五蕴。「所依」五蕴依我。「具有」我有五蕴。「支聚」五蕴合聚為我。「形狀」五蕴是一一世。 一世,我是遗诸法雖無性而有緣起因果。如果還覺得緣起因果與自性空各是一囘事,就是還設有真正通達中道深義。若是由見諸法因果緣起,就能破除內心執着,了達諸沒有真正通達中道深義。若是由見諸法因果緣起,就能破除內心執着,了達諸沒有真正通達中道深義。若是由見諸法因果緣起,就能破除內心執着,了達諸沒有真正通達中道で,我是過去空無自性,才是得了中道正見的特殊作用。 大空無自性,才是得了中道正見的特殊作用。

之於瑜伽,然猶未臻簡要,至寂天菩薩入菩薩行論出,則刪煩存辱,資於修行博,令人難以獲得心要,歷後著述則較簡約,如四百論之於中觀,攝論顯揚論之情形,蓋印度初期龍樹無著所釋經論,大多街接小乘毘墨,辨析法門不厭繁教,更不必論矣,時至今日,還在捨本逐末之中,極類印度初期大乘佛教流行正宗,獨繫於此,以與漢文流行佛學相比,則其得失短長,自可立判,日本佛宗派關係,研學方便容有不同,但以宗喀巴之學說組織完滿,超越古今,若言宗派關係,研學方便容有不同,但以宗喀巴之學說組織完滿,超越古今,若言宗派關係,研學方便容有不同,但以宗喀巴之學說組織完滿,超越古今,若言宗派關係,研學方便容有不同,但以宗喀巴之學說組織完滿,

言,以談修學,似無間然矣。

言,以談修學,似無間然矣。

因類際,此種簡當之風,因阿提沙專者而傳至西藏,宗客巴祖師遠承龍樹,極切實際,此種簡當之風,因阿提沙專者而傳至西藏,完於此一時之學風,而悉傳之曹於此不備,釋增上心則取中觀家言,以瑜佛學為稱理較繁,至寂天菩薩以六度為網,給實經論,以成集菩薩學論,益見簡要你於此說之過繁,無覺賢資糧品之精要。又如唯識諸籍說增上心學又失之大署,又不如中觀方法之圓備,故唯中觀之語為獨適矣。如是以實踐為鵠的而組織,又不如中觀方法之圓備,故唯中觀之書於此不備,釋增上心則取中觀家言,以瑜無著,中承佛護月稱,近承阿提沙,於清辨之辯難縱橫,唯識之組織徵密,悉無著,中承佛護月稱,近承阿提沙,於清辨之辯難縱橫,唯識之組織徵密,悉無著,中承佛護月稱,近承阿提沙,於清辨之辯難縱橫,唯識之組織徵密,悉無著,中承佛護月稱,近承阿提沙,於清辨之辯難縱橫,唯識之組織徵密,悉無著,中承佛護月稱,近承阿提沙,於清辨之辯難縱橫,唯識之組織徵密,悉無著,中承佛護月稱,近承阿提沙,於清辨之辯難縱橫,唯識之組織徵密,悉無著,中承佛護月稱,近承阿提沙,於清辨之辯難縱橫,唯識之組織徵密,為不託空

**詥,是本詥為大師最後定量之著,可無疑義。** 說百種,建立佛寺數百所,有名的西藏三大寺即其創建。大師四十六歲時著菩裝道次第廣數百種,建立佛寺數百所,有名的西藏三大寺即其創建。大師四十六歲時著菩從此講經說法,廣行教化,直至六十三歲圓寂。一生之中,說法數百次,著書師,習學經教,廿二歲後開闢自修,獲大成就,卅一歲著現觀莊嚴論金<mark>建</mark>疏,得參名宗喀巴祖師生於紀元後一三五七年,籍實中國青海,十六歲入藏,傷參名

完,故本論前四卷譯於香港,後一卷譯於日美途中。譯,隨譯隨刊,將近脫稿,適譯者又有美洲之行,直至航近檀香山,始全書譯色,乃避亂香江,一九五八年春,因應香江佛教同人之請,開講本論,隨講隨大德,親承教授,旅藏凡十餘年,有入寶山之感,方期繼續研究,不意大陸變大德,親承教授,旅藏凡十餘年,有入寶山之感,方期繼續研究,不意大陸變

無不正,特誌於此,以與學佛者共勉!,又從薩迦派學密法大集,最後所受黃教灌頂尤多,不可勝述,總之見正則行,又從薩迦派學密法大集,最後所受黃教灌頂尤多,不可勝述,總之見正則行無所偏頗,故當入藏之初,先從噶舉巴學大手印,繼從寧瑪巴學喜金剛二次第一至譯者本人佛教思想,在知見上,余奉宗師為正宗,在實修上,則各派均

人民,獲致汞久和平。 方今世亂日亟,亞洲人民水深火熱,茲願以此譯經印經功德,迴向全世界

# 對漢土女化之歌

## **第三章 佛教全盛時之影响**

人思想之傾向,以使成爲中國人之佛學。(註一)。想家,皆爲佛學家。佛學本爲印度之產物,但中國人講之,多將其加入中國入,而中國人對之亦能有甚深了解,自此以後,以至宋初,中國之第一流思入,而中國人對之亦能有甚深了解,自此以後,以至宋初,中國之第一流思南北朝時,中國思想界又有大變動。蓋於是時佛教思想,爲有系統的輸

當時「譯者九十六人,譯品多至三千一百五十五卷,」而主持譯事者,無論者。第二期從東晉至南北朝,爲譯經之進展時代。據唐代開元釋教錄所述,我們想知。如安淸、支識、支謙、竺法護諸人,實爲此期之代表人物,而,槪可想知。如安淸、支識、支謙、竺法護諸人,實爲此期之代表人物,而,概可想知。如安淸、支識、支謙、竺法護諸人,實爲此期之代表人物,而體裁旣未建立,多取國內流行之文體,故內容不一定可信。宋贊寗高僧傳云體裁旣未建立,多取國內流行之文體,故內容不一定可信。宋贊寗高僧傳云體裁旣未建立,多取國內流行之文體,故內容不一定可信。宋贊寗高僧傳云

現,始正式看出佛教文學之影响也。

一百卷,多爲大乘經典。同年太宗在長安弘福寺設立譯塲,命他主持譯經工 玉華宮,但譯事始終不輟。蠎德元年(六六四年)死於玉華宮。(在今陝西 作,重要的助譯人員有二十除人,皆爲當時之高僧。次年,他任長安大慈恩 省宜君縣)總計其從事譯經,前後歷十九年,共譯經律論七十五部,一千三 寺主持,繼續譯經。高宗顯慶三年( 六五八年) 他移居西明寺。次年又移至 雲諸人,爲此期之代表人物。第三期是唐朝,爲譯經之全盛時代。代表譯者 文不同,別樹一幟焉,如北方之鳩摩羅什,曇無識,南方之佛陀跋陀羅,寶 介紹,且確立一種翻譯文件。其文體不求華美,只求切合原意,而文句組 其籍隸中外 工作,已由介紹佛學而進入於佛教哲學之創立焉。 流暢,但忠於原著,務求存眞,所以具有崇高之價值。〈註四〉而共主要之 百三十卷,從譯經之數量,可見共熱誠與超人之精力。且共以鳩摩羅什等前 ,多傾向梵化,且夾雜語體於其間,釀成一種新文體,與當日流行之駢文古 人之奮譯,錯誤甚多,因此譯經專以傳信爲事,其譯經品之文字雖不如奮譯 於貞觀十九年,(六四五年)自天竺返國,携回佛經六百五十七部,五千 爲獻舉生精力於佛教之第一位譯經大師玄奘法師,他孤征求法,歷十七 , 能兼通漢語梵文者甚多,一面能將佛教經典作有系統之眞

,佛教文學則不然。其所用祗是一些小事,而能變化百出,上天下地,無奇後代之文學。蓋以中國作品一向是缺少想像力,故頗難產生偉大之浪漫文學衙特色;一是富於想像,二是散韻並用之體裁,此兩點均極顯著影响於中國行經,四五七言合用,文字更覺生動。在此類佛教文學之作品中,表現出兩為一篇九千三百句四萬六千餘字空前鉅著之長篇叙事詩。再如寶雲譯之佛本傑作,所用韻文叙述佛一生之故事,譯者用五言無韻詩體移植到中國來,成傑好之傳記。鳩摩羅什所譯之維摩詰經,直如一部小說。法華經內之數則美極好之傳記。鳩摩羅什所譯之維摩詰經,直如一部小說。法華經內之數則美極好之傳記。鳩摩羅什所譯之維摩詰經,直如一部小說。法華經內之數則美極好之傳記。鳩摩羅什所譯之維摩詰經,直如一部小說。法華經內之數則美極好之傳記。鳩摩羅什所譯之維摩詰經,直如一部小說。法華經內之數則美極好之傳記。

下至了前女工,我们一可打造工厂大环直接,直要就造场工艺、大环、大环、大环、大环、大环、大环、中國文學之體裁,多屬單純,散文是散文,韵文是韵文,若是韓詩文學,正需要此種精神,而此種精神之輸入,無疑是給予文學港大之影响。寫不是幾十卷之大文,就是幾萬字一篇之長詩,在一向缺少此種能力之中國多少世界,有多少層天,有多少層地。故其想像是無窮盡,創作亦無窮盡,一不有,如此超時間超空間之幻想能力,確屬驚人。彼輩之頭腦中,不知尙有

與戲曲在運用上之影响,則為非常普遍者。(註五) 中國與一人之學之體數,則為非常普遍者。(註五) 與戲曲在運用上之影响,則為非常普遍者。(註五) 與戲曲在運用上之影响,則為於一種文體。因此種體裁對於通俗唱本。如普曜經、法華經、喻變經內,都有此種文體。因此種體裁對於通俗唱本。如普曜經、法華經、喻變經內,都有此種文體。因此種體裁對於通俗唱本。如普曜經、法華經、會經經內則甚多散罰來雜並用之體裁。能於散文叙述之後,成為一種文體。但佛經內則甚多散罰來雜並用之體裁。能於散文叙述之後,成為一種文體。但佛經內則甚多散罰來雜並用之體裁。能於散文叙述之後,成為一種文體。但佛經內則甚多散罰來雜並用之體裁。能於散文叙述之後,成為一種文體之,為國單純,散文是散文,許文是許文,若是韓詩,其次中國文學之體裁,則為原質之。

## 第一首 玛

學之影响最大。(註六)

學之影响最大。(註六)

學之影响最大。(註六)

學之影响最大。(註六)

學之影响最大。(註六)

學之影响最大。(註六)

學之影响最大。(註六)

學之影响最大。(註六)

學之影响最大。(注六)

學之影响最大。(注六)

學之影响最大。(注六)

學之影响最大。(注六)

學之影响最大。(注六)

學之影响最大。(注六)

與定理學文名道學,其初異約在宋眞宗與仁宗之際,而紹述至於明代,故稱學之影响最大。(註六)

知,則宋明理學之基礎及輪廓,在唐代已由韓愈李翶確定矣。而李之所貢獻知,則宋明理學之基礎及輪廓,在唐代已由韓愈李軺確定矣。而李之所貢獻外膠。是其為心必泊然無所起,其於世必淡然無所嗜。」當時所認為有興趣之問題,韓愈對之,亦未嘗無興趣也。愈之弟子李翶所作復性書,雖仍用韓愈之問題,韓愈對之,亦未嘗無興趣也。愈之弟子李翶所作復性書,雖仍用韓愈之問題,韓愈對之,亦未嘗無興趣也。愈之弟子李翶所作復性書,雖仍用韓愈之問題,韓愈對之,亦未嘗無興趣也。愈之弟子李翶所作復性書,雖仍用韓愈之本心,不過衆生之心,為無明趣之為子,內然可見。如云:「性當佛學中所說之本心;情當佛學中所說之無明之為,以理自勝,不為事物侵亂。與之語,雖不盡明趣之本心,不過衆生之心,為無明之為,以其自勝,不為事物侵亂。與之語,雖不盡明之本心,不過衆生之心,為無明之為,以其自勝,不為事物侵亂。與之語,雖不是,與其之,以其後來對於佛學,與可為未明理學家先驅之人,當推韓愈;愈雖排佛,但其後來對於佛學

,又不可道他不知,亦儘極乎高深。」。泛濫於諸家,出入於老釋者幾十年。」二程遺書內引伊川云:「釋氏之學。泛濫於諸家,出入於老釋者幾十年。」二程遺書內引伊川云:「釋氏之學顯自十五六時,與弟頤聞汝南周敦頤論學,遂厭科舉之習,慨然有求道之志宋明興學之確定成立,則當斷自程氏兄弟。宋史卷四百二十七云:「程

以心為性也。(註七) 東朱子同時,而在理學中另立心學一派者,為陸象山。象山所受佛教之 以心為性也。(註七) 本子以佛為告子,亦以象山為告子,蓋以為二者皆 大曰:「可惜死了告子」朱子以佛為告子,亦以象山為告子,蓋以為以心為 大之系統,心是形而下者,有具體之個體時,方始有之。故朱子以為以心為 大之系統,心是形而下者,有具體之個體時,方始有之。故朱子以為以心為 大之系統,心是形而下者,有具體之個體時,方始有之。故朱子以為以心為 大之系統,心是形而下者,有具體之個體時,方始有之。故朱子以為以心為 大之系統,心是形而下者,有具體之個體時,方始有之。故朱子以為以心為 大之系統,心是形而下者,有具體之個體時,方始有之。故朱子以為以為 大之系統,心是形而下者,有具體之個體時,方始有之。故朱子別為以為 大之系統,心是形而下者,有具體之個體時,方始有之。故朱子別為 以為其一。 以為其一。 以心為性也。(註七)

,此花與爾心同歸於寂 ; 爾來看此花時,則此花顏色,一時明白起來;便花樹,在深山中,自開自落,於我心亦何所關。」先生云:「爾未看此花時語錄所云:「先生遊南鎭,一友指巖中花樹問曰:「天下無心外之物,如此理學以朱子為集大成,而其中之心學,則以明代之王陽明為集大成。如

之說相似,陽明想亦受其說之影响。 如此花,不在爾的心外」(註八)此與法相宗所謂「三界唯心,萬法)

### - 聲

是逐漸利用反切來代替不能精確,又有時而窮的直晉。」(註十一)經傳入中國,一般文士受印度拼晉文字的影响,知道了分析字晉的門徑,於個字的晉,據現在所知,是導源於東漢,而盛行於六朝以後的。那時正當佛也是因為有反切,漢字才有逐字注晉的可能。……利用兩個字來拚注另一反切。董同龢氏有云:「有了反切,漢字才有準確性較大的注晉法 , 並且反明。雖就魏初,孫炎〈字叔言,創爾雅晉義,專見顏氏家訓。〉注經,始為

叔言言反切而不言字母,至六朝僧神珙,始作四十字母。或云唐初僧舍

### 詞

有佛教詞彙?普及而深入者?如天堂、地獄、護法、魔鬼等,更俯拾卽是焉。是;或存梵音而變為熟語,如涅槃、般若、瑜伽、剎那等是。」(註十四)復是;或存梵音而變為熟語,如涅槃、般若、瑜伽、剎那等是。」(註十四)復惠兆多,對於古代中國文字之訓詁音義,亦保存不少。(註十三)以沙門戀琳所作之一切經音義為最著名,此書共一百卷,書中引載失傳的古書,則有數萬之多,對中國文之辭彙與內容,無疑大有助益,到唐憲宗時,為,則有數萬之多,對中國文之辭彙與內容,無疑大有助益,到唐憲宗時,為,則有數萬之多,對中國文之辭彙與內容,無疑大有助益,到唐憲宗時,

### 力文

小說與長篇歌曲,其體裁實受佛經文體之影响。所云:「自搜神記以下之小文體,製為疏鈔。近人梁啓超認為唐時義疏之學,導源於是。他又以為漢土「科判」;梁昭明太子首先採用之。歷代高僧,解釋經論,以有組織之解剖格式及內容於漢土文化,亦不無影响也。佛經中分章分節,極其精細,名為 之多寡爲別,由二字至二十六字,以其易於億念,合於歌唱,洋洋乎大觀哉。 偈之分:一、短句,二、前句,三、中句,四、後句,五、長句。是以字數 謂之首盧伽陀。二、別,必以四句而文義具備者,不問三言乃至八言等,必 凡伽陀有二種,一、通,不論頌文與散文,凡經文之文字數至三十二字者, 故,二為後來,應更頌故。(見華嚴疏鈔)伽陀又云句頌,孤起頌,不重頌。 即散文。祗夜又云應頌,其體裁有二:一與長行相應之頌,由於長行說未盡 修多羅與祗夜、及伽陀三者,為經文上之體裁。」修多羅之體裁為長行,亦 要四句,是謂之結句伽陀。(見嘉祥法華義疏)至伽陀又譯爲偈,偈又有五 云契經。二、祗夜,此云重頌。三、伽陀, , 其中甚多散韻並用之體裁,已如前述。如大智度論云:「一、修多羅,此 由於偈頌之傳譯,影响而爲梵順、詩律、變文等,容將分節述之。至其 土文學之體裁,原屬單純,散文是散文,韵文是韵文;但佛經則 此云諷誦。……此十二部 不

、變文、小說四者,分述如下:佛本行讚之流焉」(註十五)由於文體之影响,舉要言之,約有梵領,詩律傳本行讚之流焉」(註十五)由於文體之影响,舉要言之,約有梵領,詩誰是樂之影响甚多。卽宋元明以降,雜劇、傳奇、彈詞、長篇歌曲,亦間接汲設,不能謂與大莊嚴經論一類之書無因緣。水滸紅樓,其結體運筆,受華嚴

至今寺廟對於梵項,依然流傳不絕也。
 至今寺廟對於梵項,依然流傳不絕也。

## 二) 詩神

於詩體之影响為尤甚焉。 於詩體之影响為尤甚焉。 於詩體之影响為尤其對於詩品。其在聲律篇中,亦承認聲律為文學之重要原素, 說明詳盡,尤其對於詩品。其在聲律篇中,亦承認聲律為文學之重要原素, 讀之風日盛,由是而使漢土之文學改觀,詩歌變質,所以聲律之說興,實於 讀之風日盛,由是而使漢土之文學改觀,詩歌變質,所以聲律之說興,實於 讀之風日盛,由是而使漢土之文學改觀,詩歌變質,所以聲律之說興,實於 讀之風日盛,由是而使漢土之文學改觀,詩歌變質,所以聲律之說興,實於 讀之風日盛,由是而使漢土之文學改觀,詩歌變質,所以聲律之說興,實於 讀之風日盛,也是而使漢土之文學改觀,詩歌變質,所以聲往之說與,實於 詩至唐朝已含有濃厚佛學之色彩,而於詩律之講求,尤爲精細,故杜甫

是漢魏古詩到唐代近體詩之一段為其重要之橋樑。(註十七) 是漢魏古詩到唐代近體詩之一段為其重要之橋樑。(註十七) 是漢魏古詩到唐代近體詩之一段為其重要之橋樑。(註十七) 是漢魏古詩到唐代近體詩之四知所有新格律之謂,與豐富之新體作品,充分表名之為「新體詩」。可知所有新格律之創作精神,與豐富之新體作品,充分表名之為「新體詩」。可知所有新格律之書與漢魏兩晉之詩歌,發生形式與內名之為「新體詩」。可知所有新格律之詩與漢魏兩晉之詩歌,發生形式與內名之為「新體詩」。可知所有新格律之詩與漢魏兩晉之詩歌,發生形式與內名之為「新體詩」。可知所有新格律之詩與漢魏兩晉之詩歌,發生形式與內格樣之新格律。王夫之著古詩詳選,第二卷名曰「小詩」,第六卷名曰「近春漢魏古詩到唐代近體詩之一段為其重要之橋樑。(註十七)

## **三)變** ▼

滲入晉樂歌唱,易於了解與記憶也。 ,後來漸變其宗教內容,代以故事史料之叙述,寝假成爲通俗文學焉。以其過爲宗教之附庸,無甚文學意義。然以大部分爲俚俗口語,於民間頗爲流行過祭款之附庸,無甚文學意義。然以大部分爲俚俗口語,於民間頗爲流行

千多卷;私人偶有收藏,但爲敷極少;此變文發現之經過也。 賣漢文寫本二十四箱,現藏倫敦者六千卷,巴黎者一千五百卷,北平亦有六利地理學家史丹因,(A. Steine)到甘肅敦煌千佛洞石室裏,計誘王道士出 變文有如卜辭,是近幾十年才出現之重要文獻,一九〇七年五月,匈牙

斯文者。韵文則以七言爲主,偶雜三言五言或六言者。 于胥變文,則散文韵文雜用。其散文有用普通散文,或用語體,甚至亦有用只用散文作引,後用韵文叙述,實開後來彈詞戲曲中白與唱組合之先聲。伍菩薩卷,先用散文演述經義,再用韵文歌唱一遍。大目乾連冥間救母變文,其內容、性質、功用之別,其文體則大同而小異焉。如維摩詰經變文之持世其內容、性質、功用之別,其文體則大同而小異焉。如維摩詰經變文之持世,所謂變文也者,以其爲佛經之變相,與俗文之通俗化也。或稱佛曲,以

諸宮調,而至於雜劇,其演化之痕跡,甚爲顯著焉。(註十八),是其體裁之轉用者。(三)戲曲中唱白並用,可說是受其啓示;故由鼓詞,是其直接演進而成者。(二)長篇小說中,間雜有詩詞歌賦或駢文之叙述,是其直接演進 立學之影响,約有數端:(一)寶卷彈詞一類之通俗作品

## (四) 小 說

之直接影响,故置於前,小說爲間接影响,故置於後。
,故此文仍沿其舊名,名之曰小說。若小說之後變文何哉?則以變文爲佛教,却不謂然。故傳奇只可爲一個時代小說之稱,似不能遽謂小說之爲傳奇也於古有之,未盡由於佛教影响也。至「傳奇」於唐,則爲小說,於宋元等代變文兩種,窃以爲未盡公允。蓋「小說家者流」一語,見於漢書藝文志,是變文兩種,稅以爲未盡公允。蓋「小說家者流」一語,見於漢書藝文志,是

簡記,疏於佈局。到唐小說之體裁,方變得曲折而有組織,與律詩同為唐代義慶之幽明錄,世說等,其中雖亦不乏具有文學價值之作品,但大都為片斷朝,小說漸盛,其最著名作品,如西晉張華之博物誌,干寶之搜神記,宋劉巴不全,但由其殘篇看來,可知全為荒誕神怪之小故事。其後自兩晉至南北巴不全,但由其殘篇看來,可知全為荒誕神怪之小故事。其後自兩晉至南北時代。魏時,邯鄲淳曾作笑林三卷,魏文帝曹丕亦曾作列異傳三卷。二書今蔣代、魏時、北鄲淳曾作笑林三卷,魏文帝曹丕亦曾作列異傳三卷。二書今蔣代之學派中,雖有所謂小說家,但其作品久已全部亡佚。現存之

文學之特有創作。〈註十九〉

注二十~ 一面表現佛教恩想,一面採用佛經中之故事,而擴展文學之材料。( 設內,一面表現佛教恩想,一面採用佛經中之故事,而擴展文學之材料。( 誤篇中,證明此故事,原出於佛經,經吳均漢化而寫成者。可知在當時之小 誤為,時人號稱吳均體。續齊諧記雖係言神誌怪之書,然其文字亦卓然可觀 清俊,時人號稱吳均體。續齊諧記雖係言神誌怪之書,然其文字亦卓然可觀 清俊,時人號稱吳均體。續齊諧記雖係言神誌怪之書,然其文字亦卓然可觀 清俊,時人號稱吳均體。續齊諧記雖係言神誌怪之書,然其文字亦卓然可觀 清俊,時人號稱吳均體。續齊諧記雖係言神誌怪之書,然其文字亦卓然可觀 清俊,時人號稱吳均體。續齊諧記雖係言神惡之故事,吳爲梁代詩人,詩風 清俊,時人號稱吳均體。續齊諧記雖稱 東灣廻之說,慶駭人心,文士教徒,或引經史舊聞,以證報應;或言神鬼故 果輪廻之說,慶駭人心,文士教徒,或引經史舊聞,以證報應;或言神鬼故 果輪廻之說,慶駭人心,文士教徒,或引經史舊聞,以證報應;或言神鬼故

淵源於變文,而其內容性質,不離佛教文學之窠臼也。爲話本,又稱平話。元、明之演義,及明淸之章回小說,大都名異實同。均爲話本,又稱平話。元、明之演義,及明淸之章回小說,大都名異實同。均

## **弗三節** 藝術

>變化,簡晷言之,約有繪畫、印刷、雕塑、建築四者,茲分述之。 佛教之傳入,影响及於漢土文化,不獨於文學爲然;卽於藝術,亦起多

## 甲繪書

## ) 印刷

(註廿三)發達於現代,然追源溯始,於佛教實有頗大之影响焉。西洋。是印刷之術,舉於隋,行於唐,擴於五代,而精於宋,流傳於外邦,西洋。是印刷之術,舉於隋,行於唐,擴致五代,而精於宋,流傳於外邦,至宋仁宗時畢昇,始作活字版,神速輕便,時稱妙法。後世輾轉,傳之於至唐,始及於字書,及名人詩文集。下逮五代,始以刊刻經部,及其他各書至唐,始及於字書,及名人詩文集。下逮五代,始以刊刻經部,及其他各書至唐,始及於守書,及名人詩文集。下逮五代,始以刊刻經部,及其他各書至清明之監察。至隋開皇十三年秦漢時僅有泐石,繼而揭碑流傳,此祗爲印刷之濫觴。至隋開皇十三年秦漢時僅有泐石,繼而揭碑流傳,此祗爲印刷之濫觴。至隋開皇十三年

### 雕

後,所引起之變化也。 後,所引起之變化也。 後,所引起之變化也。 後,所引起之變化也。 後,所引起之變化也。 後,所引起之變化也。 後,所引起之變化也。 後,所引起之變化也。 後,所引起之變化,日益精湛;如劉宋元嘉時,戴顯所造丈八,丈六之佛 楊嗣諸摩崖佛像。及北齊時,山西太原天龍山所鑿石窟摩崖佛像;是其例也 陽洞諸摩崖佛像。及北齊時,山西太原天龍山所鑿石窟摩崖佛像;是其例也 陽洞諸摩崖佛像。及北齊時,山西太原天龍山所鑿石窟摩崖佛像;是其例也 陽洞諸摩崖佛像。及北齊時,山西太原天龍山所鑿石窟摩崖佛像;是其例也 以東東漢南陽等地墓前石獸相仿,然雄渾含蓄,大有過之,可見佛教大興,隔 以東東漢南陽等地墓前石獸相仿,然雄渾含蓄,大有過之,可見佛教大興,稱 以東東漢南陽等地墓前石獸相仿,然雄渾含蓄,大有過之,可見佛教大興,稱 以東東漢南陽等地墓前石獸相仿,然雄渾含蓄,大有過之,可見佛教大興,稱 以東東漢南陽等地墓前石獸相仿,然雄渾含蓄,大有過之,可見佛教大興,稱 以東東漢南陽等地墓前石獸相仿,然雄渾含蓄,大有過之,可見佛教大興,為 以東東漢南陽等地墓前石獸相仿,然雄渾含蓄,大有過之,可見佛教大興而 以東東漢南陽等地墓前石獸相仿,然雄渾含蓄,大有過之,可見佛教大興而 以東東漢南陽等地墓前石獸相仿,然雄渾含蓄,大有過之,可見佛教大興而 以東東漢南陽等地墓前石獸相仿,然雄渾含蓄,大有過之,可見佛教大興而 以東東漢南陽等地墓前石獸相仿,然雄渾含蓄,大有過之,可見佛教大興而 以東京大同國,與東京大百之,可見佛教大興而 後,所引起之變化也。

### 建缸

,大都是隨佛敎而來者。 「大都是隨佛敎而來者。 「大者之,亦皆仿自天竺。又如南京花林村梁蕭景 「教東來以後,其形式風格不無因之而大有變更;如梵刹伽藍,其富麗莊嚴, 教東來以後,其形式風格不無因之而大有變更;如梵刹伽藍,其富麗莊嚴, 以其一格。 「大為一格。 「大為一格。 「大為一格。 「大為一格。 「大為一人, 「一人, 「一一, 「

分內容,至今仍是有關唐代對外交通之珍貴資料。此外,憲宗時李吉甫曾撰他又作古今郡國縣道四夷述,亦巳亡佚,但從共他史籍,尚可窺見其書一部 志,詳載風俗物產,凡六十卷。德宗時宰相賈耽,尤精地學,所繪地圖甚多各國使臣僑民,記錄共山川風俗,然後製圖奏上。高宗時,許敬宗撰西域圖 理學大為發達。定制州府三年一造地圖。域外國家 , 則由鴻臚寺派官訊問重要資料,且於當時對地型知識大有助益。其後因版圖擴張,佛教流行,地 元和那縣圖志四十卷,圖巳佚失,但志至今猶存。 ,但多失傳。所製海內華夷圖,廣三丈,長三丈三尺,率以一寸折成百里。 如釋法顯之佛國記,釋道安之西域志。及至唐代玄裝之大唐西域記,義爭之 其後不少僧侶長途跋涉,遠赴天竺求學,其親身經歷,便是最好之地理書, 大唐西行求法高僧傳,與南海寄歸傳,至今已成爲後世研究唐代國際交通之 [於史記、漢膏等附帶述及,尙無撰著專書。東晉僧罴遠,始著廬山記畧。]學,古代地圖,始於戰國,地志始於西漢;皆由畧具雛型,漸趨完備,然 東來,對於漢土文化之影响,不獨理學、文學、藝術爲然

摩法,長生術等,亦都是天竺傳入,且有不少醫籍,由佛教徒携帶東來,譯之龍樹菩薩,也擅長眼科醫學,並著有醫論,流傳漢地。此外如催眠術,按 也隨著佛敦而輸入,其中最為漢土人士所讚許之眼科醫學。一身兼八宗祖師 爲漢文。(註廿五) 入漢土。唐代曾屢次改易曆法,開元時,僧一行作大衍曆,最稱精密。醫學 與天文有密切關係,天文又與數學不可分,因此不少此類書籍,隨著佛教輸 唐代天文學與數學,均受天竺影响,而爲之媒介者,仍是佛敎徒。宗敎

要之隋唐樂舞,多數受佛教盛行隨而傳入之影响,乃無可疑義者也《註廿六》 錄所記,有健舞、軟舞、字舞、花舞、馬舞諸目。然健舞之曲如胡旋、胡騰 柘枝三種,據文籍所記,固確出西域。軟舞中之蘇合香曲,則原出天竺。 隋唐以來之西域聲樂,大率皆與舞蹈相附,唐代舞工,據段安節樂府雜

(註二) | 参看趙翼二十二史剳史 (註一) (註七) | 参看馮友蘭中國哲學史

(註三) 参看錢穆國史大綱

(註四)(註六)(註十三)(註十九)(註二十)(註廿一)(註廿

五

( 註五 ) ( 註九 ) ( 註十六 ) ( 註十七 ) ( 註十八 ) 参看中華書局中國 註八)参看王文成公全書傳習錄下

> (註十二)参看金兆豐中國通史 十一)参看董同龢中國語音史第 多看清華學報

註十四)(十五)參看梁啓超中國歷史研究法

(註廿二)(註廿三)(註廿四)(註廿六)参看羅香林中國

## 四

(註二) 窣堵波者,或作率都婆,梵語也。英譯爲Stupa 義即(註一)僧伽藍者,梵語也,英譯爲Sangharama義卽寺廟。

有作佛陀、浮屠、浮陀、勃酞………等多種不同名字,更有譯Buddha,義即佛也,故英譯佛教為Buddhist。而漢譯浮圖,且有以浮圖為塔,至有七級浮圖之誤。蓋浮圖梵語,在英譯則為一案培波者,或作率都婆,梵語也。英譯為Stupa 義即塔也。前 作浮塔,故有此誤。窣堵波者,係自釋迦佛圓寂後,八王分得 鄭重珍藏之處,必須高於人居,乃建塔以供養之。

## 民和慧明治师前示銀 幸遇假修典真修

立願與修又具决心且能有恆决不會退今方便分此四種意義略說明立願與修又具决心且能有恆决不會退今方便分此四種意義略說明恆難學佛人凡修到中途退悔者皆因不是决心與修或决心而無恆若須知學佛容易修行難假修容易與修難與修容易决心難决心容易有諸同學禪密兼修有假修與修之分而與修中又有决心與有恆之不易諸同學禪密兼修有假修與修之分而與修中又有决心與有恆之不易

生煩惱即與本法不相應亦是假修。以心地無非為戒本以利他無我為正持而心不持亦名假修禪密兼修以心地無非為戒本以利他無我為正持而心不持亦名假修禪密兼修以心地無非為戒本以利他無我為正打坐便是修心教人持咒即是攝心如上座時身坐而心不坐持咒時口打坐便是修心教人持咒即是攝心如上座時身坐而心不坐持咒時口打坐便是修心教人持咒即是攝心如上座時身坐而心不坐持咒時口打坐便是修心教人持咒即是稱心如上座時身坐而心不坐持咒時口

只綠未下决心易被外境所轉耳。 須心行不二始終如一乃爲眞修如此眞修并非難事所以不能實行者。 須心行不二始終如一乃爲眞修如此眞修并非難事所以不能實行者。 大悲之心起宏法利生之行苦口婆心勸人諸惡莫作衆善奉行自己更 身心俱坐持咒時心口同持身心打成一片且本利他無我之旨發大慈 身心俱坐持咒時。一切處所對一切事物不着相亦不離相在上座時。

刀斷臂其决心又何如乎大家思量思量初租原為授法二租而來東土不可決心即放下一切一門深入勇猛精進之意佛法根本是爲了脫生云何決心即放下一切一門深入勇猛精進之意佛法根本是爲了脫生云何决心即放下一切一門深入勇猛精進之意佛法根本是爲了脫生云何决心即放下一切一門深入勇猛精進之意佛法根本是爲了脫生云何決心即放下一切一門深入勇猛精進之意佛法根本是爲了脫生

(下文轉第26面

## 西藏密宗之法會··度亡

藏密所奉諸佛名號)。 超度法,本為西藏密宗所獨有之度亡大法,且超度法時,黃教以修時輪金剛爲主;白教以修勝樂金剛爲主;紅教則以修金剛薩埵爲主。(此處所樂金剛爲主;紅教則以修時輪金剛爲主;白教以修勝

喇嘛主持法會,依紅教儀軌修法。養黃教喇嘛。但每年修超度法時,必厚禮敬迎紅教正並將其太子宮捨作雜和宮,獻爲密宗道場,以奉有淸一代,皇室崇信藏密,且最尊奉黃教。雜

身。

其實二者實有不共之義。為藏密之超度法,與顯教僧伽所作之焰口法事相同為藏密之超度法,與顯教僧伽所作之焰口法事相同

鬼道,則法事之義不具。 以熄滅其火焰,使餓鬼得食,此爲顯教焰口法事所變爲火焰,故曰焰口。釋迦爲救度餓鬼故,乃說咒變爲火焰,故曰焰口。釋迦爲救度餓鬼故,乃說咒中之一道,腹大如瓠瓢,口小如針鼻,食物到口輒中之一道,腹大如瓠瓢,口小如針鼻,食物到口輒

故所度之範圍旣廣,所攝之意義亦大。非究竟,法寧主要爲度亡者成佛,使之永不輪廻。天,非天、人、及墮地獄,餓鬼,畜生等六道,均一天,非天、人、及墮地獄,餓鬼,畜生等六道,均

何謂三身成就之法?

**成就之法。** ,可成法身佛。超度法乃報身法範圍,所謂中陰身身傳;經二級三級灌頂,可成報身佛;經四級灌頂,可成報身佛;經四級灌頂

好记息, 即具如何是中陰身?

,所投所轉者,即是此身。而超度法所度,亦是此,所投所轉者,即是此身。而超度法所度,亦是此次生入天道,在離人世後,而未成天人時,中間一次生入天道,在離人世後,而未成天人時,中間一次生入天道,在離人世後,而未成天人時,中間一次生入天道,在離人世後,而未成天人時,中間一次生入天道,在離人世後,而未成天人時,中間一次生入天道,也是此種的

教珠寶波車所著「大幻化網」一書,此書業由劉銳 有重墮輪廻之厄,故佛法乃有敦度中陰身之法事。 有重墮輪廻之厄,故佛法乃有敦度中陰身之法事。 生諸佛刹土之機會。佛願慈悲,可謂無徵不至矣。 生諸佛刹土之機會。佛願慈悲,可謂無徵不至矣。 密宗之「中陰身救度法」(或譯「中有身聞度 於中陰身時可獲解脫,有中陰身成佛之說。後有伊於中陰身時可獲解脫,有中陰身成佛之說。後有伊於中陰身時可獲解脫,有中陰身成佛之說。後有伊於中陰身時可獲解脫,有中陰身成佛之說。後有伊 雲斯溫慈據藏文法本英譯,張蓮菩提居士又由英譯 或之法,多取材於紅教,紅教修法儀軌,則盡在 或之法,多取材於紅教,紅教修法儀軌,則盡在 或之法,多取材於紅教,紅教修法儀軌,則盡在

收入續大藏經中。

今略述紅教修金剛薩埵之超度法:

之加持力而奉行之。

宛敵債主觀想在面前,一併施法超度。所謂超度,

宛敵債主觀想在面前,一併施法超度。所謂超度,

空白處填亡者姓名,表亡者語所依。(意)所依;圖下有蓮座,爲亡者坐(身)所依;葉之竹樹,爲亡者手持所依;有一圓鏡,爲亡者心之所依;上有寶幢,表示亡者身住所依;圖右有帶壇。又須製一張超度紙圖,圖中有梵字,爲亡者識

四次:

《及》 《 中國 》 《 中国 》 《 《 中国 》 《 中国

- 洒淨:觀想忿怒母入寶瓶,以寶瓶淨水
- (二) 観空
- (三) 觀空性中,有一「八葉蓮花」。
- 度。 論亡者在四生三界,均可勾召而使得超 (四) 召亡者識,入此蓮花座上之梵字中。不
- 不仗法力,業障不能解脫。(五)爲亡者消除罪業。因造業爲受執之主因
- (六) 爲亡者圖覽。
- (七) 觀想五方佛及佛母,住亡者頂上爲其加

之上師譯成漢文流佈,且爲臺灣修訂中華大藏經會

- (八) 繼念除三惡趣咒,並撒白芥子及沙,以
- (九) 此時,亡者多生之業種子尚未能淨盡,
- (十) 法師觀自身成金剛薩埵本彝,爲亡者淸(十) 法師觀自身成金剛薩埵本彝,爲亡者淸
- (十二)最後,教亡者囘向,持身、語、意三業一水,變起虛空藏,請其受用。(十一)繼獻香花供品,手結燈印,香印,花印

一星期六晚上即依上述儀軌修此超度法。盡。超度法至此遂告功德圓滿。本會農曆每月最後之惡濁部份(即超度紙圖)遂觀想以智戀火無餘燒上色究竟天。亡者靈識之清淨部份既已遺送,所餘上色完竟天。亡者靈識之清淨部份既已遺送,所餘小人也,結瓊時乃將亡者識送,供養於佛。

以頌賜二品以上官員,受賜者輒引爲殊榮。依紅教制度,加持若干陀羅尼經被,法會圓滿,用有修七日,甚至弒修一日。滿清宮庭修超度法,則西藏修此金剛薩埵之度亡法,有修四十九日,

此被製作,亦悉依紅教規定,爲當人臨命終時。此被製作,亦悉依紅教規定,爲當人臨命終時。於書寫道成傳眞晉,密宗四禮之大圓滿成就咒等。於書寫道成傳眞晉,密宗四禮之大圓滿成就咒等。於書寫道成傳眞晉,密宗四禮之大圓滿成就咒等。於書寫道成傳眞晉,密宗四禮之大圓滿成就咒等。於書寫為以前持亡者,令其解脫。倘不如法製作,則效用持立者,令其解脫。倘不如法製作,則效用

へ上接第24頁*)* 

花只一開月難再圓切勿錯過此生機會六字大明功德無量已詳載大 是促我等覺悟的對象有能時時借鏡到處都可覺悟何患不能有恆 狀同時警覺我身不久亦當如是自然能下决心自然有恆了所以云佛 乘莊嚴寶王經中大家若能央心真修恆久不變自有不可思議之受用。 諸同學禪宗現在正是迴光返照的時候而禪密兼修也是有時間性的。 種種煩惱痛苦畢竟難免乃至世法上一切成敗與亡皆如夢幻泡影都 愛護然此父母所以愛護逃歸之子者非僅為其一身有所依怙蓋喜有 同學中曾得不可思議之感應者甚多須知此等感應即是諸佛加被聲 者覺也覺了即佛覺於何等覺一切世法如幻覺生老病死可怕覺自身 等功德亦非容易然吾人果能眞修既具决心而又有恆大雄無畏慈悲 德六度萬行是大功德達摩初祖所謂淨智圓妙體自空家是眞功德此 教人者無之何謂功德心地無非是功利他無我是德心正是功行正是 功德不夠眷屬尚不能化度何能化度其他故儒家云其家不可敎而能 如老年父母僅一獨子忽然逃失久無音信一旦從外歸家如何不歡躍 矣又何難哉 無我視一切衆生皆未來諸佛現在活佛或往却父母則我欲仁斯仁至 人繼承家業傳嗣接代諸佛菩薩對眞修人慈悲愛護亦復如是但眞修 人應當負荷如來家業宏揚正法化度衆生然化度衆生首在功德自己

## 閱讀全集問題復函

单

P.H.

741~

當

查

、卑嗎那密查傳下嗎哈約噶修部之「功德」

### 教專

一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次一次

## 二、卑嗎那密造得「阿的約噶」之傳承

轉變成佛,可到中國菩提樹寺。」作如是之授記。 未得果,現在仍不得果,如欲在此一世之人身,將此有漏蘊身體,二人曰:「吾子二人,五百生都是班知達身,雖受用佛法,但以前妻「紀惠生晶瑪」,其子「移喜度」。一日,金剛薩埵顯現,對彼嗎那密渣;及東方「嘉瑪詩利」城市,有戌陀羅族「史華喇巴」,印度西方南布港有家長「德敦果羅」,妻「德寧些利」其子卑

到耳傳全部內外密教誨之傳授,但於經續卻未得之。卑嗎便滿意囘卑嗎那密渣託鉢而至中國,見到「詩列星哈」,於二十年內得

到印度,見渣那宿渣(即移喜度),告以到中國後受法情況。

在此地傳授 部付與。十六年中,他依之修行,敎主特別用各種行爲,以作模範 之。渣那請示是否須要修行?上師以尚有無戲論之灌頂,亦當傳授 將外類有戲論之全部灌頂,及無上密類之口訣,於三年中,一切傳 得,乃甚滿意,準備囘去。敎主問以是否滿意?乃對曰然 **数主,一住三年,親近承事,常令上師歡喜,且將黄金曼達,** 痛哭,發出悲苦之聲音,教主乃將遺囑降下,付其手上。遺囑內說 上師,求受敎誨。於九年當中,所有耳傳敎誨,甚至經續, 度班星尸陀林 星尸陀林去;作如此之授記。渣那乃將所有秘密經續取出, 秘密心要口訣與經續,皆在吉祥座門柱子裏,爾欲取出, 大聲晉及預兆,看見詩列敎主坐天空上,因此知道敎主湼槃,於是 。時有利育國王,迎請渣那返國供養,他剛到利育七日,忽聽見極 上師尚有許多未曾傳你。他遂再求最深教誨,教主乃爲之灌頂 遂在果沙那山頂,作無戲論之灌頂;繼續將極無戲論之灌頂, **渣那非常精進,亦到中國求法;** ,向世間及出世間空行與空行母,轉密心要法輪 在施珍大尸陀林, 見到詩列 · 均已獲 帶到印 應到班 教主說 獻呈 , 全 並

是授記。他乃往謁渣那宿渣求授最深敎誨,敎主示以各種神變。如者,如欲得比以前更深之心要敎誨,便應到班星大尸陀林去。」如是時,卑嗎那密渣正在修行,有一空行告之曰:「嗟!具福德

無戲論全部灌頂,皆付與焉,因此他便全部領悟。是有戲論及無戲論之灌頂,均傳授之;並偕之到蘭遮山頂,將最極

便得「語不增減,義無錯誤」之證量。 體,並將五寶莊嚴之寶篋,交其手中,傳下湼槃以後之口訣,因此 成光蘊圓寂,卑嗎大哭發出幾聲痛苦之聲音,渣那便在空中顯現身 訴及經續,均傳付之;十年當中,已斷疑焉。其後渣那之身體,化 以極無戲論之灌頂,能證赤裸裸之空性;關於大圓滿類之灌頂,敎 以極無戲論之灌頂,能證赤裸裸之空性;關於大圓滿類之灌頂,敎

遷清淨身,留在印度聖地頗久,然後前往西藏。洞裏,一存他所坐之大尸陀林裏,作諸空行之福田。而其自己之大經藏,繕寫三份:一埋藏於鄔金沙海洲內,一存迦濕彌羅之金洲嚴都郎遮大尸林」,對「有毒者」以「禁行」方法傳之。將殊勝密乘十年。又到西方「比雅城」,作「達瑪巴那王」之福田,並在「饒十年。又到西方「出雅城」,作「星嘰生波王」之福田者二

## (上接第32頁)

不知哭掉了多少的眼淚?嚐盡了死別的心酸與痛苦!兩年共辦四次喪事,人生還有比這更傷心更傷神的事嗎?兩年中我六十五年十一月廿九日,公公死於「尿毒症」,一年辦兩次喪事,我長大,恩重如山的養父,突然死於「脳卒中」(腦中風),民國恐情最深的祖母死於「老邁症」,民國六十五年十月十八日,扶養父死於「心臟擴大症」,民國六十四年七月廿三日,養我、育我,

### 五、佛教

可能,苦惱也有窮盡的一天,解脫苦惱的方法是「諸惡莫作,衆善候,就產生了痛苦、苦惱、不樂,釋迦牟尼佛觀察到輪迴有解脫的快樂的境遇,是無常的,沒有永恆的,遲早要改變的,它改變的時五陰熾盛、憂、悲、哀傷……等身心的苦楚,生活中快樂的感覺和人生在世,離不開生、病、老、死、怨憎會、愛別離、求不得、

(一五 戒·不殺生、不偸盗、不邪淫、不奉行,自淨其意,是諸佛教」。應該遵守·

台十 善··不殺生、不偸盗、不邪淫、不妄語、不惡口、不兩舌
台五 戒··不殺生、不偸盗、不邪淫、不妄語、不飲酒。

·不綺語、不貪、不瞋、不愚癡。 善:不殺生、不偸盜、不邪淫、不妄語、不惡口、不雨

□八 正 道··正見、正業、正精進、正思維、正命、正語、正念、

四六波羅密··布施、持戒、忍辱、精進、禪定、智慧

## 六、大乘和小乘

涅槃,不再示現人間。 救濟他人,而遷延自己解脫的時日,到生死永盡的時候,入無餘之救濟他人,而遷延自己解脫的時日,到生死永盡的時候,入無餘之求解脫,懇切地學習四聖諦(苦、集、滅、道),戒律嚴謹,無意小乘認為三界如火宅一樣的可怕,輪迴像寃家一樣的可厭,急

### 七、密宗

爲你們而開,有慧的隨時歡迎你們進來。 很重視女性,因此我選擇了密宗。各位兄弟姊妹們,密宗之門永遠身成佛,顯敎示女身不能成佛,密宗示婦女慧自性,可成佛,而且身成佛,顯敎天乘,顯敎要經過三大阿僧祇劫才能成佛,密宗可卽

## 香港金剛乘學會簡訊

呂榮光、談延祚蟬聯。會長李福衡因病辭職,改選副會長郭文添昇任。餘副會長仍由

剛乘學人四事省察之要

精進 離心、三者發菩提心 劉銳之上師嘗開示云•「省察之事有四•一者嚴守戒律 使知所從焉。 不懈, 密乘行者得具德上師之殊勝灌頂及授以心 · 戒行是否清淨?發心是否廣大?知見是否正確? 能卽身成就;惟無有覺受,或障礙現前者, 四 [者具空性見。 茲依所示爲文, 要口訣 ,依教奉行 , 述其原由上、二者發出 則當善自省 福德法幢

法之階梯,故能使受者獲終身解脫。……故學人必先如法接受灌 心得通達,然後身心 便爲解脫之勝因, 試觀優波離尊者承 「以戒爲師」之訓。蓋其具有持身處衆 否,實至爲重要。」復次 次第圓 萬行之基,無戒則不能超惡趣, 繼之必須澈底嚴守戒律,最後,尤須將灌頂心要付之於實踐。 」由是當知戒爲入道之初基、一切功德之所依,是以持戒淸淨 金剛乘學會戒本 能使行者卽身成佛,故其戒律嚴格周密,依行者所受各級灌 |滿及成熟程度 唯無論如何 因戒而得定、慧··故 二切 釋尊敎誡 澈底及誠實之自我檢查,一己究能嚴守戒律 敦珠甯波車賜序云・・「灌頂爲受持金剛 通利 分别授以各種戒律;若四皈依者,受持「 福德法幢上師開示云•「戒爲三學之首 , , 持戒執身,身得自在 而圓滿菩提正覺。無上密乘,成就 更不能成法身, ,及增進道業之殊勝作用 釋尊臨涅槃時,獨諄諄有 戒之重要有 ,次第執心, 如此 乘密

> 灌者 律」,爲日常省察之第一要件 珠寗波車云:「三昧耶戒, 昧耶戒」; 甚者,並依所修本尊法,而另有祕密三昧耶戒, 粗罪」及「五方佛三昧耶 十善」(五戒爲消極之防止惡行,十善爲積極之奉行善法 , 再受「 菩薩 |戒 | 及「十四根本墮」;若密灌者,增受「八支 戒 實爲灌頂之中心基石。」是以「 」··若智灌者, 再增受「根本與支分三 );若瓶 嚴守戒 敦

### 發出離心

進, 行。 愛著, 離俗者,行者怖輪迴苦 牽,而生諸功德,四十二章經云•「愛欲垢盡 凡廿四次, 比之淨信心 惱貪欲淨盡 尊子夜踰城,棄王儲位,苦行六年,降諸魔障 欲而求世間名 縱有所樂, 教經云・・「 二者離俗。所謂離欲者 生死。大幻化網導引法云··「若求得解脫真實法者,當捨一切現世 策勵身心,長遠不息,聞思修行,而生諸禪定智慧功德 」即爲勸發出離心 緣何發出離心,謂行者厭娑婆苦,欣湼槃樂, 如棄唾塵 而得恆河大手印。 欲求寂靜無爲安樂,當離慣鬧, 相較而得, ,得到 恭敬承事, 、利、財、色,少欲知足,不耽世樂;使不爲諸 ,背捨故鄉, 無漏果位 縱有所得,復恐失之,究非眞實, , ,知黑白業, , 行者由觀無常, 且具有 而細析發出離心, 0 遠離人境。病既喜, 密勒日巴尊者受 不可思議之苦行難行 那諾巴尊者於 **暇滿難得,擇處淸淨,** 知人身易失,唯見是苦 獨處閒居。」 殆有二義··一者離 , ,道可見矣。 解脫世 洛巴 死亦安, 志求出 馬爾巴祖師給予 祖 間 血師具有. 故不隨 愛網 離 勇猛 而事 所謂 解脫 银 所 欲 愛 修 ,

賴 仲

xxexxexxexxe

三、發菩提 遂得殊勝之成就 0 。 \_ 句 有 苦 堅 是以「 一毅之出離心 折 故密乘有「 , 和無 發出 次之小 離 , 乃能 生依於法、法依於窮 心 <u>,</u> 忍人所不 爲日常省察之第二要件 折 能忍 , 而 後灌 , 行人所 , 窮依 頂 得 於死 祕 不 能 密 心 , 行 死

菩提心即 心, 他, **心** 證眞 證得果地 四 上正等正覺; 利 圓 出 上上升進 者世俗 益有情 滿 世 依大幻: 衆生 如 多羅三藐三菩提心 切衆生 拔苦與樂之悲願 起大悲願 速證 卽爲佛 云:「 僅得阿羅 卽 平等安立 , 但 何發菩提 觀世 願 是大悲願行 開 0 之智慧, , 如來慧 **世大覺位** 成熟佛 行 , 行菩提心 化網導引 間苦, 一者勝 證 1身解脫 悟 , 發菩提心論 行 之境界;是以 無生忍 ||漢果・・| ° 得 益安樂之, , 心 法。 義。 覺行圓 如 。」發世俗菩提 利衆生而 , , 來智慧 即觀照開 法云:「 悉由世俗菩提 即發悲願 悲愍衆生, 謂 , 所謂世 度及諸善法,悟諸法空性 是故勝義菩提心能 所謂勝義菩提心者 走上菩薩之菩提道;如 離苦得樂 行者 , , 是於發殷切之出離 簡 證 云:「 滿 能將菩提心融會於生活之中,達話善法,悟諸法空性,平等安立勝義菩提心能攝世俗菩提心。發 稱 眞 廣 , , 發 發菩提 **興集福智** 如相 利益安樂一切衆生 發心之心自性離生 發 後 | 發生佛平等,本自具 俗菩提心者 出 卽得無漏果位 若人求佛 心; 發廣大願 則 離 ,實行六度及諸善法 心 心, , 入如來地 心 心」,爲日常省察之第三要 走上 而進勝義菩提 阿耨多羅三 由大悲願行 使自他悉皆解脫 唯 慧, 心後 , ,盡未來際 ,復分爲願 聲聞之解脫道 厭 生死 依 o **M願行菩** 通達菩提心 0 是由因地之悲 9 發菩提 發菩提心· 繼之發無上 |藐三菩提 ° ` 而 (足之如 滅 心 , 欣 隨順 提 成 , ` , ` 證 · 上求佛道, 京二端; 願 佛 住 發勝 遠離衆惡 行 涅槃 心 , , 有二種 發菩提 達到 來智 廣 原爲利益 解 , , 具云發 ` , 義菩提 緣 父母所 集福智 一之菩提 脫 心進 , 義 入世 行 9 為無 而 件 不能 • 來 . 利 融成心 , 而

值

《空體內,顯現十方一切微塵刹海,轉大一先修成本尊身,即妙有之義,然法身如法我空」,破法我執、斷所知障;而後(觀空之次第而成,首觀「人我空」,破一剛乘係以果地覺融因地心之修持法門, 再空性見 向 , , 旧常省 察之第四 密宗之無上法門; 自 第牙出 侔 手印 ,

願 諸

見 聞 者 皈 信三 .學 圓 卽身得 成 至鄔 金

辛同 T酉年仲. 冬 黑 月

附 記

文一川 兴經 爲 呈 密灌教授 密法之應 福筝 o 德瑪 · 法 幢 上 屋 ス・而詳示之・・号、 ・ 金剛乗」季刋第五期「金、 ・ 上・開示云・「密、 ・ と・開示云・「密、 ↑、二爲戒律
公五期「金剛√ 密乘儀机配金剛和 稿作 新及口訣 (最前及口訣)  $\stackrel{\cdot }{=}$ 一爲脈 山版啓事」乙畝,應祕密不以次序」乙稿 氣點之修

## 史之

(四)

劉 之

王如王 所 依 如 於 就已。即見地 (K無上之菩提 以無上之菩提 以無上之菩提 以無上之菩提 以此人中之尊 震於無多願 而有衆成 爲 , 王認佛

,如是許願。諸民衆集會中,願予隨喜,如是說已。許多民衆,認 ,如是許願。諸民衆集會中,願予隨喜,如是說已。即見地震動,而花 一切地方,爲香所遍;其他諸比丘問以故,他將前事說之,皆感繁 是、漸次爲王者所聞,以比丘心智殊樂,而成羅漢,可見法之功德 其後國林之神,在超對之故,為國王對此比丘之為,應數與其他諸 此丘、另尋一說法者,今既食已,應如田策?想已非常痛苦。 定者以具信故,認真如諦以思維,毛球然豎圓具戒,雖逾六十年, 在一位園林之神,復對老比丘所聞不多,而且笨拙,即一偈亦不能 是大。乃化身到此比丘面前,說:如國王對此比丘和後數十一個亦不知。如果早知此事,如是說已。即見地震動,而花 也於偶頌即一節亦不知。如果早知此事,如此養食,應讓與其他諸 此丘、另尋一說法者,今既食已,應如國王對此比丘不起信仰,則影響 有一位園林之神,復對老比丘所聞不多,而且笨拙,即一偈亦不能 也於偶頌即一節亦不知。如果早知此事,如此養食,應讓與其他諸 此丘、另尋一說法者,今既食已,應如何辦?想已非常痛苦。 是主者好愈王來聚會之中,王者所施之衣,爲聞法中,應為大土應如是想。 之下,失上應如是想。 是一切地方,爲香所遍;其他諸比丘問以故,他將前事說之,皆感繁 一切地方,爲香所遍;其他諸比丘問以故,他將前事說之,皆感繁 一切地方,爲香所遍;其他諸比丘問以故,他將前事說之,皆感繁 等又以自己布施衣緣所生起之故,布施利他之功德,此亦可見。 一 31 一

## 皈 依

知道原來生小孩那麼地麻煩! 兒打開這個抽屜,一會兒打開那個抽屜,好像很焦急,又好像很忙 個老太婆手裏拿著香,一邊對着天拜拜,一邊口中念念有詞, 後來聽大人們說,纔知道原來那家鄰居有人正在生小孩 [驅使,我也跑去凑熱鬧,看了半天不知道所以然, 小 , 時候, 有一 天,對面鄰居突然間圍了很多人,爲了好奇 **祇知道有一** 、也纔 一會

間不苦 呻吟。 管他 到病房實習,所接觸到的是孕婦、產婦與嬰兒;大部份的孕婦 開母體時,經過狹窄的產道,要經過多少的掙扎,纔到這個世 生產以前,都是又叫又哭又鬧, 到這個世間 如人之飮水,冷暖自知」吧! 嬰兒在未出生以前,在母體中自在的打「太極拳」,沒有人會 ·歲漸長,我已是護理學校二年級的學生, ,他爲什麽要哭?我呀!我明知這條路是苦的,却偏偏走向 而且大人們還笑笑著說;「這小孩,以後一定很頑皮」!離 被人生過,也生過兩個 第一個見面禮就是「哇」「哇」的哭,如果這個世 產後的婦女爲生產時受傷的 人 這也許是要親自體驗 開始 一星期 兩天要 達到 蕳 在未

齒 女孩子,記得小 談到 病, [場哭起來 我的「經驗」最豐富不過啦,從小就是一 學時,常常頭暈、 然後邊哭邊走路囘家 · 頭 痛 , 看過醫生仍然照痛不誤 中暑……上課上一半牙 個體弱多病

爲了自己的健康 爲了懂得照顧別人 爲了能有機會爲病人服

宗

璟

半年, 常識 奔走, 務,我毅然決然地就讀於護理助產學校。在護校期間學了不少護! 天!過著「肛門造漏術」的人生多沒意思啊!我的養父已回 十七年十二月下旬,腹脹如鼓,一吃東西就吐,一想解大便時却拉 份照過鈷60的部位,皮膚會呈咖啡色,且有脫皮的現象)。民國六 快地痊癒而出院 上諸佛菩薩及神靈的保佑(住院期間,養父爲我到處求佛祈神 有施行「 ,必須施行「大腸截除術」及「肛門造漏術 出一大堆血 ,不能再替我求佛祈神了,怎麽辦?!我生家的二姊突然出面 ,「病」,仍 我終於又平安無事的出院,沒有施行「大腸截除術 「口腔癌」病症突然發作,還好發現得早,治療得好, 肛門造漏術」。 ·醫師認爲我得了「腸阻塞」 ,出院時臉部竟然看不出有照過鈷60的痕跡(大部 然跟我結了不解之緣,護校畢業到醫院服 症 ,且 」(人工肛門) 有「腸癌 ),我的 一的現象 再加

### 三、老

感 想以後的老態龍鍾,滿臉的皺紋,心裏未免已有了「老苦 」 出一絲皺紋,現在跟初中時代比起來,不一樣就是不一樣啊!再觀 鼓鼓的雙頰,永遠是白裏透紅,皮膚是那麼地潔白細嫩,臉上找不 現在的我,跟初中時代的我差多了!初中時代有一對大大的! **花開花謝,青春易逝** 偶而拿出相簿欣賞、囘味 一的恐懼 眼睛

### 四 死

熊 死亡之後病人家屬的痛苦情形。民國六十四年五月廿三日, 醫院實習和服務期間 常常目睹病人垂死之前掙扎的痛苦狀 生

下文轉第28面

鍾 棣 湘

依, 前後達八十多人,按日分批傳授 本年三月卅日靜坐班結束之後,聽衆於當晚或來函請求登記 皈

受二級權之弟子,則接受一髮母、也火拉、金剛善等三護法之灌頂。 之弟子,由於發心嚴戒精進,亦得准傳密灌,計有八人。而以前已 身成佛無上密法儀軌,皆歡喜讚歎而去。同時,前曾受過瓶灌敷年 1,由弘法組安排於五月二日傳授蓮花生大士灌頂,旋即開 月後,受皈依弟子念滿四皈依呪兩萬遍後 · 泛紛請求灌頂 示即 經經

光華、彭晃晉、謝勇文、何美蘭、蔡作豪、蔡影輝、黄文淵、郭安 男、楊育芳、張安吉、張再福等,共三十七人。 陳祈炘、楊顏賓、高志中、林玉娟、林文生、王俊雄、陳建夫、陳 莊金沛、林坤旺、張廖貴斌、葉娟美、林永福、薛樹榮、林銘銘 、李銘國、賴仲奎、王昌齡、謝璧璟、彭吉勝、蕭慶秋、林天增、 前來接受灌頂者,計有王麗東、林崇安、鍾棣湘、王仁祿、路梅英 之法要傳授,已經念滿百字明二萬遍及普巴金剛呪廿萬遍之同學, 五月九日,是普巴金剛灌頂之好日子,以前曾經參加過除習氣

解普巴金剛儀軌及閉關訣要。並開示大幻化網導引法,聞已圓滿 劉上師於五月十二日專程飛返香港,爲香港金剛乘學會同 ? 學講 0

址通知前來接受灌頂 修持,始得請求灌頂, 接受四皈依咒,不須任何供養,但必須念滿四皈依呪兩萬遍, 答如下:凡欲皈依之弟子,先需來信請求,於指定日期到達本會, 遵守金剛乘學會四原則 近日不少金剛乘季刋讀者來函,詢問皈依條件及有關各節 經核准後,則由弘法組安排日期、時間、地 -發菩提心、正見正知、嚴守戒律、 精進 並須 , 簡

本 本會同人欲求任何灌頂,需先來函臺北郵政五三—八四八信箱 「弘法組轉呈,核准後安排日期、時間、地址・再行通知 o

## 助本刊芳名 出刊前臨期捐助者登下期

### 國外方面 (港幣

無生忍 司徒德良 陳英偉捐三〇〇元 **燊各捐二〇元 徐先生 徐燎光各捐一〇元。 捐六〇元** 關培芳女士囘向周焯然,祈蒙佛慈悲加被,超生極樂蓮邦,見佛聞法,證 羅啓安 李明各捐三〇元 吳民詩 顧國强 施圓捐一六〇元 劉仰文 過期季刊囘郵費三〇元 王棣儀 **曾石漢** 鍾國寶 王兆文各捐一〇〇元 宋振湘各捐馬幣拾元 麥渭霖各捐五〇元 葉炳强

## **台灣方面(台幣)** 王强武捐五〇元。

周大鱧 煌各捐五〇元 珍 洪敦仁 周玲華 趙崇溪 趙品尊 黃棟林 李銘國 賴麗峯 林明福 際春 吳樂磬。 王和惠 傅乾枝 蔡清華 蔡作豪 林永福 陳錦德 彭禄明 五〇元 林亮夫捐一〇八元 楊焄暉 葉明正 黄榮頌 林建東 林 韓希聖 楊徐安 蕭慶秋各捐二〇〇元 王博仲 榮輝 方明銀 薛樹榮 黃秉坤 蔣馥全 曾馨儀 陳林和妹 銘 施皇智 彭吉勝 九〇〇元 于紹發捐二二七四元 楊鴻基捐一二〇〇元 隱名氏捐一〇〇〇元 曾美玲捐 林子卿捐七〇元:張永昌捐六〇元 五〇〇元 駱玉秀 林勝雄 李國棟 郭紀澎 顏慶聲 林銘銘 葉懷壹 王仁祿 路梅英 張丁 唐金源 尚青山各捐四〇〇元 林崇安 **蘇秀**炁 林景煌 賴幸男 李元滕 張山田 賴秀玉 劉秀萍 陳光華各捐四五〇元 洪士良 李南昌 盧金龍 黄明玉 徐貴元 辛志賢 謝璧璟 洪國瑞 王俊雄各捐 陳國政 張益源捐八五〇元 林振亨捐六〇〇元 游象國 周樑生 周楊育芳捐助印工 蔡建華 陳登全 蔡炎樹 吳榮 單豪 陳正輝 林哲用 郭庭榮 黃文淵 李徹 莊金沛 陳庚宗: 許子賓 劉樊華 張再福 張秀滿 賴仲奎 彭晃晋 邱秀 陳建夫各捐三〇〇元 劉茂雄捐二四〇元 蔡瑞川 黄煌文各捐一〇〇元 檀新生捐九〇元 林文生 李秋助 洪士良 王昌岭 趙品森 周必興 周焜 何雪霞 陳祈炘 王振元 黄阿明助建佛堂五〇〇元 詹漢卿 陳庚宗 林天堵 吳周幼 賴榮堂 **蕭武桐** 蔡河源 林啓明各捐一 湯松義 陳淑娟 周張阿款 董祖德 游英傑 張世昌 吳姚

## 捐助印金剛乘全集

鍾展民捐三八〇〇元 甯天民捐貳仟元 馮際春捐壹佰元

- (7) Room temperature should be suitable It is easy to catch a cold for beginners. It is suitable to use towel to dry your sweat in summer and to use blanket to cover your body in winter and you should add clothes after meditation.
- (8) All activities should be put aside Daily activities can be roughly categorized into four types: (1) working in order to earn your living; (2) social gathering; (3) hobbies and (4) academic research and knowledge seeking. These activities can affect your meditation, so calm and peace cannot be attained. It is better to finish these activities before you start your meditation. Incomplete work will surely affect your tranquillity and to be interrupted by phone call during meditation is also unsuitable.

(To be Continued)

After the publication of the tenth issue of our VAJRAYANA QUARTERLY, we have received a lot of letters from our readers that they would like to know more about the visit of His Holiness back in 1972. And since we had already published a book called "The Visit of His Holiness Dudjom Rinpoche to Hong Kong, 1972" by Guru Lau Yui-Che. (Ven. Lama Sonam Chokyi Gyaltsan), we would like to ask our readers to refer back to this book. This book is on resale at HK\$18.00 or N.T.\$200.00

The main contents of this book are as follows:

- 1) The Visit of His Holiness Dudjom Rinpoche;
- 2) Preparations for this special occasion;
- 3) Bestowal of precious thankas depicting the eight manifestations of Guru Rinpoche and his twenty-five disciples;
- 4) Bestowal of precious ritual objects;
- 5) Working reports by Guru Lau;
- 6) The delivery of initiations (wangs);
- 7) The disclosure on the essence of esoteric practices:
- 8) Elaboration and demonstration of Cho-Ka practices:
- 9) Industrious practice on the four attitudes;
- 10) Bestowal of siddhis (supernatural powers);
- 11) Pre-requisites for different levels of wangs:
- 12) Exchange of gifts; and so on.

"The Visit of His Holiness Dudjom Rinpoche to Hong Kong, 1972", by Guru Lau Yui-Che, is now on resale at HK\$18.00 or N.T.\$200.00.



- (3) Clothing Special kind of clothing for meditation should be prepared.
  - a. Clothes It is a taboo to have tight clothes during meditation. Thus, a loose clothe is appropriate in order not to disturb the running of nadi and prana. All the tight belt of your clothes including spectacles and watch should be loosened and put down.
  - b. Towel During meditation, attention should be paid to shoulder and knees because at these two places, it is very easy to catch cold and become seriously ill. It is advisable to have towels to cover shoulder and knees for proctection.
- (4) Supply of Water It is desirable to have a bronze cup filled with water and put it near where you meditate for the purpose of reducing the slight cosmic concussion which will lead to the progress of meditation and for protecting and saving one's energy. There had been an experiment made by an Indian yogi. The method was to have 2 bronze cups of water, one was put by the side of a practitioner and one was outside the room. After meditation, these two cups of water were used to be poured separately into 2 plants of the same type. One week later, the plant which got water from the cup near the practitioner became very beautiful but the plant which got water from the cup outside the room was dying. You can imagine the impact of these difference. However, this cup of water is not compulsory.

### Section 4: Attention should be drawn to the following during meditation:

- (1) Noon and midnight should be avoided From Tibetan Buddhist viewpoint, at noon and at midnight, prana enters "Dharmapala nadi". Meditation at these two times will cause practitioners to feel uneasy. It is better to avoid meditation at noon and at midnight in order to avoid sickness. This will not be a problem to those who have practised for more than three years.
- (2) Smoked environment should be avoided to burn incense during meditation can increase your tranquillity if the incense is the high quality type. Nevertheless, the incense burned should not be too many which may affect the surrounding, your breath and finally your health, not to mention the smoke from other sources.
- (3) Too hungry or to have eaten too much should be avoided It is also a taboo to practise meditation when one is too hungry or has eaten too much. From physiological view point, too hungry will cause the stomach spasm and to have eaten too much will cause the blood to concentrate at the stomach. Thus, we should not eat too much and at least half an hour after meal, then we start our meditation.
- (4) Too tired should be avoided It is the best time to practise meditation in the morning because you have much energy after sleep and it is most unsuitable to practise meditation before you go to sleep at night. The reason is that after a hard day's work, you are tired and you need rest psychologically and physiologically. If you try to meditate at this moment, it is easy to become drowsy. Despite the fact that meditation can substitute sleeping at the very high level, the beginners have no such effect. Furthermore, it is not suitable to practise meditation even one hour later after drinking wine and sexual intercourse.
- (5) Too sleepy should be avoided Try to practise meditation when your mind is clear and feel you are full of energy. If you feel drowsy and want to sleep during meditation, you should walk around the room until your mind is clear again, then you continue to meditate.
- (6) Sweated clothes should be avoided Although meditation is not a kind of physical activity, it is easy to get sweat in summer. You should use towel to dry your body and change for dried clothes. It is also a taboo to meditate in sweated clothes.

### Section 2: Seven Types of Passions before Practice

The purposes of Tibetan Buddhism meditation are to achieve harmony and transparency in nadis, refined, slow and long breathing in prana and purification and sublination of bindu only then can we have the feeling of light, comfort and tranquillity.

Delight, anger, sorrow, joy, love, hate and desire are the seven types of passions. Even the slightest of these passions will cause disturbances in prana, nadi and bindu which becomes hindrances to meditation. We should be very careful of these seven types of passions before the practice of meditation. Ancient people had the taboo of meditation after great anger and great joy. The reason is that anger causes chaos and rising of nadi which is contradictory to the inhalation and exhalation of breath. Meditation after great joy leads the descending of nadi which is also discordant to the regularity of breath. The similar phenomena above appear in delight, sorrow, love, hate and desire.

Therefore before meditation, attention should be drawn to the fact that harmony should be attained in body and mind as the centre of tranquillity and internal peace should be achieved after external perception without being affected by the seven types of passions. In this way, you will not be delighted in delight, not be angry in anger and even not be afraid in awe. Thus, you will achieve undivided mind and unfrightened heart and from tranquillity, stillness can be attained.

### Section 3: Prerequisites

There are some prerequisites for those who want to practise meditation:

- (1) Meditation a quiet room is required which should be decorated as simple as possible. If it is not possible to have a special room for meditation, at least a space is required to be sufficient to place a cushion. Furthermore, attention should be drawn at the following:
  - a. To avoid disturbance: It is dangerous to be called or to be pushed during meditation which will lead to shock and panic. Thus, it is necessary to choose a place with quiet environment so that you will not be disturbed. Even if you encounter the unpredicted noises during your meditation, you should keep calm to deal with the situation; never to be angry which only disturbs nadis and pranas. You should leave cushion once you are not feeling well and use towel to massage your whole body until the skin turns red. It is more beneficial to have perspiration after meditation.
  - b. To avoid direct wind-blow: The quiet room where you practise meditation should be well ventilated and in suitable temperature. It is a taboo to a practitioner to be perspiring under direct wind-blow. It is because the skin pores are expanding during meditation and easy to catch a cold. Natural or artificial, direct wind-blow is to be avoided not only during meditation, but also after meditation even you are perspiring.
  - c. A suitable degree of lighting: too strong light will disturb your calmness and visual perception but too dim light will cause drowsy.
- (2) Meditation Cushion The cushion should be soft and will not change its form after long meditation; oblong and 4 fingers in height difference between the front and the back. It is better to be specially made of hard wood and covered with thin spongy layer and wrapped with plastic from outside. To simplify, you can have towel folded at the same height. On the meditation cushion, your buttock should be four fingers higher than your feet because your spinal cord is curved when you are sitting. But if the buttock is high, then the spinal cord is straightened as well as your central nadi.

### TIBETAN ESOTERIC MEDITATION - A PRACTICAL ANALYSIS (VII)

BY LAU YUI-CHI

### Chapter 3 — Preparation Before Practice

Buddhism always puts emphasis on practice; so Buddha Sakyamuni indicates that during the "Last Age" of Buddhism, there are only preachers but no practitioners. It is useless that there is only talking without practice. Learning meditation should emphasize practice and preparation before practice is very complicated which will be described in the following sections.

### Section 1 : Daily training

Training here means the correction of harmful activities in our daily life and the cultivation of beneficial activities. As mentioned by our ancestors: excess seeing exhausts our blood, excess laying hurts our breath, excess standing hurts our bones, excess walking hurts our nerves and excess sitting hurts our muscles. These are the five kinds of "hurtfulness" after the excess activities. We should pay attention not to do any activities in excess in our non-meditation period.

For those beginners of meditation, they meditate one hour each day, that is only twenty-fourth daily. If their daily life is completely different or contradictory those periods when they are meditating, they can hardly get any benefits. Therefore, it is important that we should integrate and co-ordinate between our meditation period and our daily life.

Bodhidharma, the founder of Chinese Ch'an Buddhism, has eight guidelines which serve as a good guidance to our daily life.

- (1) We must keep time in our rising and resting periods. Although in our city life, it is difficult to follow the maxim: to get up at dawn and the rest in the evening, we should at least not reverse day time as evening.
- (2) We must regulate our eating and drinking habits. Eating and drinking is nutritious to us just because we take food and water at the right time and at the right amount. It is undesirable to take them in excess or to become too selective. It is difficult to have clear mind during meditation if we have taken food in excess.
- (3) We must work within our capacity. In our present system, we must work eight hours each day and five and half days each week. It is not suitable to work in excess which will exhaust ourselves but we should not have too much leisure which can only lead to laziness.
- (4) We must be patient in our physical exercises. Morning walk and a walk after meal are both beneficial to us. We should treat it as our daily exercise and keep it as a habit even we are busy at work. Rigorous exercise is not suitable to the old, and exercise will become harmful if it is in excess or too exhausting.

The above four points put emphasis on the physiological side while the following four points will lay stress on the spiritual side.

- (5) Competition should be avoided. Meditation practitioners should avoid severe competition not even in words. We must keep in mind that "to forgive others and we must learn from Lao Tze's "not to be the first of others".
- (6) No crazing for material things. Desire for material pleasure is fathomless which only induces "the suffering of non-attainability". This strong desire and indulgence are undesirable for those who practise meditation.
- (7) Nonchalance on passion. Desire for sensual attraction is dangerous without suppression which interferes us especially during meditation.
- (8) Non-stop practice is necessary. A peaceful and quiet environment is necessary after a hard day's work. Closing our eyes to take a rest for a while at leisure is helpful in our progress of meditation.

will produce boundless merits in any person who hears them pronounced. If a person can recite these vows with deep faith, they will accompany him when this person is on his death-bed, and all his kith and kin, power and wealth, have forsaken him. These vows will always be his guide, leading him forward. In a twinkling he will be reborn in the Western Pure Land where he will see the Buddha Amitabha and numerous great bodhisattvas."

### How clear and firm this statement is!

I always feel that the Amitabha Sutra, which we often recite, has elaborated extravagantly on the magnificence of the Pure Land of Ultimate Joy and on the merits of the buddhas in the ten directions, but it has only one sentence to say on how one may be reborn there, i.e., "one cannot be reborn there with little merits, blessings and good roots." As for cultivation the only instruction is to "make a vow" and "repeat the name of Buddha Amitabha." To vow to be reborn in the West, and to repeat the name of Buddha Amitabha until one has achieved one-pointedness of mind are undoubtedly the bases of cultivation, but to a modern man leading a complicated life, it is very difficult to achieve one-pointedness of mind by repeating the buddha-name. The Ten Great Vows of Samantabhadra thus serve as a supplementary course of cultivation which will ensure not only a blissful life lacking suffering, but also rebirth in the Pure Land of Ultimate Joy. This is a compassionate arrangement of the buddhas/bodhisattvas for which we should be truly grateful.

I will now list the themes of the Ten Great Vows:

- 1) To pay homage to all buddhas
- 2) To sing praises to all tathagatas
- To make extensive offerings
- 4) To repent all evil deeds
- 5) To rejoice in other people's merits
- 6) To request teachings from the buddhas
- 7) To implore the buddhas and bodhisattvas to remain in the world for a long time
- 8) To follow the buddhas' footsteps always
- 9) To always conform to the aspirations of sentient beings
- 10) To dedicate every merit one has accumulated to all sentient beings

Today I can merely touch on the essence of the Ten Vows. Both ancient and present day masters have made many detailed commentaries on these vows, which you should all read. What little I can do today is give you an introduction to that teaching. I hope that through this introduction, you gain a foretaste of the wonderful Dharma-flavor of the Ten Vows.

The most important theme of the vows, I think, is "not to forsake sentient beings" which I mentioned at the beginning of this speech. All vows have sentient beings as their objects. There is a very good simile in the sutra you have just read — the tree. A large tree is able to bear abundant fruit, verdant foliage, and a wealth of flowers because it has a large base of strong roots. If the roots are destroyed, the tree will wither and die, and will certainly not bear fruit and flowers. The Buddha said, "The flowers and fruit are the buddhas/bodhisattvas; sentient beings are the roots." So no one can become a bodhisattva or buddha without sentient beings, or by forsaking sentient beings. All the great vows have sentient beings as their objects. He who forgets sentient beings, forgets the object of his efforts for buddhahood. He would be like a person trying to build a house in midair. How can he succeed?

When Sudhana came to Bhiksu Gunamegha's place, he paid homage to the monk and stated, "I have decided to seek buddahood to save all sentient beings. But I do not know how to perform the deeds or cultivate the way of a bodhisattva." Bhiksu Gunamegha then praised Sudhana highly because the decision to achieve buddhahood and to save sentient beings is the fountainhead of all merits. Then he told Sudhana all he knew about cultivation. In the end, Bhiksu Gunamegha said, "The extent and merits of a great bodhisattva are inconceivable. My knowledge is insignificant. Therefore, you must visit many more truly knowledgeable teachers."

Thus, Sudhana called on one teacher after another. Everywhere he went, the teacher would teach Sudhana all of his special and expert knowledge. But, in the end, each teacher would emphasize the same thing; the extent and merits of a great bodhisattva are inconceivable, and thus Sudhana should continue to visit other knowledgeable teachers. Each teacher would introduce Sudhana to the next.

Sudhana's journey took him to one hundred and ten cities. He called on a total of fifty-three teachers and learned many ways of cultivating bodhisattvahood. When his good roots had gradually matured, he came into the presence of Bodhisattva Maitreya. Maitreya led him into the Grand Storied Tower, wherein Sudhana acquired his first intimate vision of infinitude, the boundlessness and self-nature of the Dharma-realm of suchness. This further strengthened his vow to achieve Buddhahood. Thereupon, Bodhisattva Maitreya bade Sudhana to return to Bodhisattva Manjusri.

This time, Sudhana was admonished by Manjusri not to relax his efforts, not to attach himself to any of his accomplishments, and not to be content with his little merit and become proud. He needed to make his vows more extensive and continue the search for buddha-wisdom. He would have to aspire single-mindedly to meet Bodhisattva Samantabhadra.

This last chapter of the Avatamsaka Sutra, which contains the Vows of Samantabhadra, describes the occasion when Sudhana finally came to see Bodhisattva Samantabhadra. The latter, in answering Sudhana's questions on how to perform the deeds of a bodhisattva and how to tread the path of a bodhisattva, prescribed a whole course of practice for him to follow.

Now, you here today have all made the great decision to acquire the so-called insurpassable perfect enlightenment (anuttara-samyak-sambodhi). You all want to know how to do the deeds of a bodhisattva, how to cultivate the ways of a bodhisattva. Therefore, the answers given to Sudhana by Bodhisattva Samantabhadra are also answers to the questions in your minds. Therefore, this teaching is just the thing for you.

In order to lead you to a deeper understanding of this chapter of the Sutra, I suggest that we all chart together the Vows of Samantabhadra.

(The congregation chants the vows)

You all chanted very well. I could feel the joy in your hearts while you were chanting. This is very good. As it is said in the sutra, "The Ten Vows of Samantabhadra

### THE ESSENCE OF SAMANTABHADRA'S VOWS (1)

Delivered by C.T. Shen

at the Temple of Enlightenment, New York.

Recorded by John Pan Translated into English by Fayan Koo March 1982

Reverend Jen Chun, Reverend Masters, and dear friends:

The topic I would like to bring up for discussion today is "The Ten Great Vows of Samantabhadra", which constitutes the chapter of the Avatamsaka Sutra called "The Vows of Samantabhadra that Lead to the Inconceivable State of Liberation." The Avatamsaka Sutra is an important Buddhist text that reveals the state of a buddha such as that achieved by Buddha Sakyamuni after his enlightenment. It also shows the path to buddhahood and clearly delineates two basic principles:

- 1) Not to forsake sentient beings: Sentient beings are endowed with emotions. They comprise a large variety of types, but by and large the beings most intimate to us are humans. So in following the principle of not forsaking sentient beings, the easiest and yet most important factor is not forsaking our fellow human beings. This principle originates in the expanse of Buddha's compassionate mind, where there's room for everyone. The Buddha never forsakes any person, whether the person be pretty or ugly, good or bad, rich or poor. There is no racial or national discrimination, sexism or ageism. His compassionate mind embraces all with equal favor. His constant hope is that everyone will obtain happiness, be released from suffering, and will advance towards enlightenment. So, to be in accordance with Buddha's mind, we also must not forsake sentient beings. We must constantly bear in mind the meaning of not forsaking sentient beings.
- 2) To tread the path of a Bodhisattva: Bodhisattva is a Sanskrit word consisting of bodhi (enlightenment) and sattva (sentient being). The term can have three meanings: 1. A sentient being seeking enlightenment. For instance, you who are here today have all made up your minds to seek wisdom and enlightenment. You are sentient beings seeking enlightenment. Therefore, you can all be called bodhisattvas. 2. An enlightened sentient being. All practitioners of Buddhism who have already become enlightened and who possess great wisdom are bodhisattvas. 3. Using bodhi as a verb, a bodhisattva can also be said to be a person who enlightens other sentient beings. In other words, he is a person who vows to enlighten others after his own enlightenment is fulfilled. Such a person, of course, is a bodhisattva of great deeds.

The path of a bodhisattva is the way to harbor one's thoughts, deal with things, treat people, and cultivate oneself. In other words, it is the way a bodhisattva lives life.

In the Avatamsaka Sutra, there is a very interesting story about a young man called Sudhana. Sudhana decided that he wanted to seek buddhahood, but he did not know how to follow the bodhisattva path, how to perform bodhisattva deeds. Because of the good roots he had cultivated in past lives, he had the good fortune to come into the presence of Bodhisattva Manjusri who directed him to study under a large number of knowledgeable teachers. Manjusri said, "Good man, to be near many knowledgeable teachers and to make offerings to them is the first condition for acquiring omniscience. Therefore, you must not get tired of this path." Thus he recommended that Sudhana first visit Bhiksu Gunamegha.

### SHES-RAB KYI PHA-ROL TU PHYIN-PA'I SNYING-PO (7)

রিব্' 145b. *।* 1 মার্মাটোব্'শ্রী'দিমমানীব্'ডৌব্'শ্রী'র্মামান্'শ্রীমামান

med-pa nas yid kyi kams med yid kyi rnam-par-shes-pa'i-khams

ข้านราราพผามีราร์า เพาร์ๆานามิรา มาร์ๆานาสรานามิรานาสุมาศา

kyi bar du yang med do, ma-rig-pa med, ma-rig-pa zad-pa med-pa nas rga-

निःभेर। मःभिः बर्भः यरः पर्यः यरः पुष्पः सेरः र्रा । स्वाः यस्यः यः परः गुर

shi med, rga-shi zad-pa'i bar du yang med do, sdug-bsngal-ba dang, kun-

त्युट्टिन्द्रिट्टिं। दर्मिनायाद्रिटा यम्भेता थे:मेस्रामेता १ विवायामेता

'byung-ba dang, 'gog-pa dang, lam med, ye-shes med, thob-pa med,

यः व्यापात्तात्र्यः भिन्तुः मुद्रानुः नुः न्ययः वः गुदः कृतः खेसयः न्यतः इसयः

ma thob-pa yang med do, sha-ri'i-bu de lta-bas na byang-chub-sems-dpa'rnams

國地印出 所發發 閱 址 所 ・永裕彩色印刷 誌第十臺金剛 社一一號 帳五 號 無五 四〇二號執照登記爲第 市變國 和 图街四九: 品配公司 市社惠 秀朗 九號金剛 九 舍中 路 段 心

室中金剛乘學會 地址··高雄市民族貳路一〇二 地址··高雄市民族貳路一〇二 地址··高雄市民族貳路一〇二 北角大廈七樓A 地址:香港北角英皇道 香港金剛乘學會

地

址·臺 工 五北

五市

: 忠孝東

### चायर:र्जवायाः इ.इ.ह्मवाःता

VAJRAYANA QUARTERLY, No.12. AUG., 1982.

國外贈閱處: 700-702, KING'S ROAD, 6/F., NORTH POINT MANS10N, FLAT A, NORTH POINT, HONG KONG. 香港北角英皇道700號北角大廈七樓A座

