## 说利季乘剛金





敦珠甯波車



塔,急拾草履蓋之。又一人至,以履垢,易他淨物;如此二人,以此功德,其後與造塔人, 或地下,甚至跨越,其罪甚大。薩迦巴根桑澤程佛爺開示廣大心要云:「一 恭敬佛像功德:凡見佛像,必須存心恭敬,不可稍有褻瀆,更勿加以損壞。即使置在牀上、 三者皆爲金輪之轉輪王」。故說聞三寳之名,或見佛像、佛塔,皆可爲成佛種子。 人於雨中見小泥

> 日五十月一十年一十七國民華中 日一初月十年成壬曆農

13

द्रीणशराद्द्वेद्रयापाद्द्र। इन्द्रिंपपास्त्रयव्हेत्पपी

所緣及行相。因緣幷攝持。

इन्ड्यसेमसद्धव्यामा दिन्सेणसम्पार्श्वन्य

菩薩救世者。如煖等體性。

इबहेनपनिपेट्नपहेन्या इिन्द्रपिद्वपास्या

依具四分別。分下中上品。

वस्य वस्य वस्य स्टाइन । विद्या यह वयस छह यह वयमा साह

勝出諸聲聞。及以諸麟喩。

द्वीप्रयाची हणाय रेजिया । परेन्य देहेन छन्देयी दी

所緣無常等。是四諦等相。

इसा पर्यादेव विवादार्थी वार्या विवादा वार्या वार्या विवादा वार्या वार्या

行相破著等。是得三乘因。

ग्राच्यारार्थेनारारर्'यर्गेर्वास्थान्यार्डः। | व्यवस्य व्यार्ट्वार्वास्यार्ट्

色等離聚散。住假立無說。

陳建夫攝

### 影留文徵屆-一第金學獎巴瑪甯

閱卷老師••

歐陽無畏教授

釋日慧法師



第三名洪美香

第一名賴仲奎

第二名葉娟美

提供獎學金者王昌齡

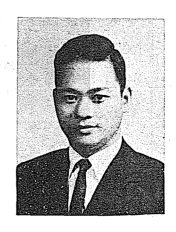
執 業 務 者



鍾棣湘



林 崇 安 一3-



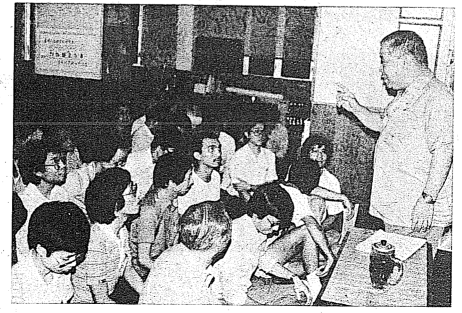
王仁祿



**静坐班翦影** 

黃銘錫攝





畫

甯瑪巴獎學金第一屆頒獎盛况

·陳建夫攝3

封底:本會標幟 封 封 香港第三十八屆密宗靜坐班瑣記…… 重印敦珠寧波車降生傳記跋 民初慧明法師開示錄曰…… 懷著一 文化沙漠中弘楊佛教文化之李世華居士 追思李世華師兄………… 懷故人..... 憶李世華 面 裏 面 個未了的願雜去 • 覭 珠霜波 觀 莊 嚴 車 論 頌(9) 藏漢對 .....羅 照 割 馮 剷 쨆 銳 銳 錫 公 時 銳 永 30 夏28 意 28 之 25 <del>駿</del>26 24

香港北角英皇道七〇〇號北角大廈七樓A座

香港方面

電話・日六一九八一

封底裏:心經藏英對讀

處••臺北郵政信箱五十三之八四八號 址··臺北縣永和市秀朗路一段九十一號

中華郵政臺字第四四〇二號執照登記爲第一類新聞紙類 中華民國雜誌事業協會會員

**刋公佈徵信** 

箱五十三之八四八號,任何助印,必在下期季

### 乘剛金

臺灣方面

高雄市民族二路一〇二之五號 電話:(〇四二)八七三二二〇,八七〇三五一臺中市仁和路二〇五巷七弄四之四號臺北市忠孝東路六段昆陽街一五五號四樓 電話・(〇七)二八一四八一三・七七一七三七三 密乘出版社





namanamanamana <u>s</u>







賴

仲

奎

## 文乃第一屆寗瑪巴獎學金徵文榜

首

本

### 壹、前 言

オ成佛 」,如是,即一方便有多門,歸口 再 言四 生之根性 故不詳述西藏密宗教史之傳播 「級灌頂之法義・後釋藏密儀軌之通則 意趣,因機施教所致。及其至也 密之分, 歸元無二歧 則當先明卽身成佛之定義 密宗復 。」唯藏密行者稱修持西藏密法能「卽 有藏 密 與密典敎義之探討 東密之別 9 次及修學方法之次第 。此爲茲篇正題所談 , 固無差異 , 其分別 經 ٠, 云: 乃 適

### 

受用報身爲佛積集無量福德智慧資糧, 所謂報 衆說法而變現之身,現大神通 相 清淨光明 恆 六通 度 續湛然, 一無我空智,令之顯現。此眞如法性,佛與衆生共之,無二無別 性 徧 一切時處 ,常住不滅, 有三身,即法身、 身, 切 ,乃彼此共業所感而得。所 衆生 + 恆常自受用廣大法樂。他受用報身是佛爲住十地諸菩 內證法樂之身。此爲不共之身,自成佛日, 有「自受用報身」 力 。從衆生位言 四 而示現全身,具足三十二相、八十種隨形好 無畏、 人人本具 報身、 四 [無礙解 生佛平等。其所異者, 與「 應身。 迷而不顯·,約佛果 ,轉正法輪, 謂化身 他受用報身 十八不共法等 所起無量真實功德,感得無 所謂法身, , 決衆疑網 又名應化 之 位言 又名法性身;值 一種分別 爲未登 身, 爲在是否證 , 覺而 令彼受用 盡未來際 卽 佛爲 一地諸 • 證得 0 五. 自

> 內根, 根和合之身, 減,無欠無餘 根和食 唯 相 將福德智慧資糧 故 業所感而得 菩薩及二乘凡夫, 證得法身, 不易隨時隨地成熟爾。若眞如法性,本恆徧 爲欲廣度一 續中,生起實相 合之身, 如 一無別 唯自己修證 是, 正以衆生共業關 , 就佛極聖果位 。是以 成自己受用內證法樂之「自受用報身佛 於此生圓滿福 0 在佛爲法性身,在凡夫爲素法身, 修持西藏密法 切衆生而顯現 如上所述 • 證德 如實了知 隨 生圓成 彼機緣 釋尊授記 , 係 恆常自受用廣大法樂, 言,具法、報 則「即身成佛」,當可釋爲依五蘊 **慧資糧,通達空性智慧,顯現眞如** ,則兼依外境, , , 此國土人情 , , 不與衆生共也。若他受用身與應化 並使自心了解空智與師 得傳承不斷具勝證德上師之加持, 現通說法 彌勒菩薩當來下生成佛 依正莊嚴 化三身 令各獲得諸 需衆生共業所感而 切時處 本來圓滿 故能解脫 。行者依五蘊、 不易隨 無 二· 於道體 ,不增不 生佛平等 。此單依 尚需若干 時成熟 此 六六 得 亦

二、修學方法之次第

用 而 自 R以修。 頂 密宗傚法昔日天竺國王立太子爲王儲時, 示種 然 , 密宗爲果乘,悉依法 種教誨 以果地覺、融因地心 多り 因有 而祝之, 此無上方便, 。於飲食便溺 承認太子爲未來之國王 乃可使歷劫資糧 報身佛所說教誡 睡 以無礙大遊戲境 夢死時、及死後之中陰身, 以寶瓶取四大海之水灌 根 、融有礙 仏據諸佛 故傳法時,設壇而 生圓 成 不自在境 i 印 而 皆當利 得解 脫

'n

漸次開 語意 頂之行者 行灌頂 位灌頂 云:「 之式 顯 卽 本具之眞如法性 有生起次第、 同 勿執理 佛之身語 卽 則 將 一而廢 滗 頓 悟 夫提升爲佛子, 意 圓 |滿次第、大圓滿 乘悟倂銷 事上雖未成佛 智慧光明, 應依事而起修 事非頓 並 是以灌頂依序有梵文三義・ 付與 理上已是成 ,理事雙圓, (大手印)之修持次第 法權 除, 因 o **乙**次第盡 凡 夫灌 唯已經 0 道 頂 後之身 自成 一故依 0 灌

內外汚垢;猶如將瓶之內外汚垢先滌淨後,始能灌注精華。 衆生本具佛性,因染緣熏習,一念無明,遂成凡夫。故先淨除

阿碑星渣

滌淨汚垢

2.阿啤些加——依份分派

也。 一只有一个,也是一个,我们是一个,我们是一个,我们是一个,我们的,我们也不是一个,我们的,我们也不是一个,我们的,我们也不是一个,我们的,我们也是一个,我们的,我们也是一个,我们的,我们是

## 3.阿啤詩的——許願歸屬

依照儀軌,精進修持,即可成就四臂觀音。 允許行者願心成就;如受四臂觀音灌頂,並願成就四臂觀音

如是應知經灌頂後,已得名份,尚需發願,精進修持,才能成

就

則

則 而 謂 」,與大乘之「 並 於 成翼求速效或神通之途 求共趨解脫之道。 者平常 有導引行者脫離輪廻之甚深善巧方便 F終身依. 切衆生發起大悲心 爲從普賢王如來歷代傳承不斷 曲 應觀察世間 止之上師 菩提心」;若出離心不能殷切 具此前行 蓋以 之苦因和苦果 不觀上 無上密法之成 , 誓願斷 不能趨入眞正解脫之道 才進入無上密乘不共修行中 前 功德 盡 自苦 派厭 就 輕信依 **| 棄輪廻** ,行者親承教授而得 , 9 , 及遍斷 建立於小乘之口 於相續中生起 , 菩提心不能廣 止 , 希求脫 所謂 切衆生之苦 具勝 出離 **非業染** 因地 於此 加 大

修本尊刹

律誓句 之淨信 三、四 根本。 昧耶 方佛三昧耶戒」;若智灌者 别 故其 全部 菩薩戒」及「十四根本墮」;若密灌者,增 傳三昧耶戒而嚴守之。蓋持戒淸淨爲隨順解脫之勝因 耳耳 尤應嚴守 授以各種 戒」;名詞灌者,再增受「大圓 (戒律嚴厲周 級灌頂之法 如是發殷切出 行過程之中 心 復依四 面 視 戒律 戒 命 心師 如佛 |灌頂道等無上密法 密 步 О 若四 心 步 義 並 實踐 離心、發廣大菩提心、 依行者所受各級灌頂次第圓 將灌頂心要付之實踐 皈依者, 恭敬承事。依 是以行者於具勝 0 ,再增受「根本三昧耶戒 解脫之道 受持「十善 ,精進修持,當爲修學之次第 [滿戒」,更有依所修密法, 止具德上師 , 旣 證德之上 。以無上密乘成就速 全 皈敬具德上師 受「八支粗罪 由 一;若瓶 上 滿 一師開 師 及成熟程度, 如法接受灌頂 灌者 應起不共無比 宗, , 」及「 支分三 切善法ク 故 ·嚴守戒 再受「 及 利 師 另 五. 分

成熟程度,依次第灌頂之修持階段•• 藏密有四灌頂道,依次第開發行者本具之眞如法性••爲觀行者

及自生本尊身, 唯從心間修習生起次第之觀空(含攝真空妙有 者機緣相 在果位中證得化身佛;蓋佛爲欲廣度 嚴 , 直下承當, 爲對治行者心理上之凡夫我執 第一級:瓶灌 依其 與佛無別, 故能即身或於中陰時,可乘此灌頂修習功德 頂 示現之相,二六時中,佛慢堅固 依唯心見 從心理開發行者之如來藏 ,修生起 ,通過五種灌頂 切衆生, 次第 而有種 能明 成 o ,以五方佛爲頂 以 。依之修行 化 初級瓶 僅種示現 類現起對生 得生 灌 行

意 」三種粗相 第二級·密 脈 湿灌頂 生理 即顯教所稱三業;因世間 點」三種細相 由我執 依中道見 煩惱 而 凡 所生成之生理 , 修圓滿 夫行爲上之表現有「 一切事物 次第 障 成 ,均以細御粗 礙 《報身佛 習毘盧七支 身

成身, 深內道 而 而 ||成語 :成意 修持密法 得報身佛;蓋行者依因惑造業所感而得五蘊 故能即身或於中陰時,與 一郎 故修脈使之調柔,開顯本具之金剛身脈 三級• 智慧灌頂 故修點使之淨化 故修氣使之導順 i修脈、氣、 內證法樂;以一 點」來改 點 變「身、語、 開顯本具之智慧氣;以具體之點 成爲本具之明點。依之修行,在果位中 依密咒見, , 一級密灌依三脈四 、如來藏自行開發之報身佛合體 開展代表法身之中脈 意」三業 修圓滿次第,成法身佛 。以精細 輪修習圓滿次第之甚 ;以精細之氣 、六根和合正報之身 , 自受用廣 , 成就 , Ш 而

及殊勝手印,能使自身之智慧氣貫入中脈 第四 灌與 如 「級·・名詞灌頂 來藏中法身光明, 二級密灌同屬圓滿次第, 故能即身現起光明,證得法身佛 依大圓滿見,修且却、妥噶、或大手印 亦修「脈、氣、點 ,開發六輪 」三種細相 自度 度他

中脈 具足,一切現成 自性身佛 知離於微細修垢 開顯法身光明 行者經修習生起次第 。所謂自性身佛者, 不假外求 直顯如來藏本具之本尊身,故能即身成佛 唯需經四級名詞灌, ,圓滿次第,已能依修脈、 當爲自身眞如法性、 由上師指示方能證 智慧光明 氣 點 得 本自 而 , 始 由

成自性身佛

級密灌, 本具之眞如法性而 密灌、三級智灌同屬圓滿次第故 不必經三級智灌,直接受四級名詞灌 ,應知經四灌頂道 成佛。然依大圓滿無上密之且却,可由二 每一次第均得證量者 亦能自證法身光明 , 可由凡夫依次

### 四 藏密儀軌之通則

菩提心所行入世利他之悲願 攝由凡· 夫, 般而言 · 天人, , 分爲「前行」、「 歷阿羅漢、菩薩, ,與空性見所證緣生性空之智慧 正行 以至成佛之途徑 2」與「 後行 三部 包含 爲

> 悲智雙運之殊勝妙 法 簡列儀軌程序於後並

佛刹 心 飯 間 依 脈 加 、情世間成尊身 持頂 卍字)放光 發 か心し 智慧尊融入(七識) 觀人我空 上供下施 收攝成法我空 -觀成本尊(意生身) 與本尊呪聲融合 種子字(八識 本來是佛( 成如幻尊身 器 迎請 ) 呪輪 世間成 湞

佛慢堅固而 若依菩提心而言 (住) — 囘 向

,

分爲前後二

段

前

段 ·由凡夫皈依發 悲願後,實行六度及諸善法,遠離衆惡,廣集福 發廣大願, 立;屬於由願行菩提而勝義菩提 О 。上上升進,悟無生忍, 盡未來際 Ė 以至成本尊, 上求佛道 證眞如相,入如來地 收攝成法我空入定, 下化衆生(願菩提 。卽觀世間苦, 悲愍衆生, ( 勝義菩提 智(行菩提 平等 。發 安

爲出定成如幻尊身,佛慢堅固而 生。華嚴經云•「證得如來智慧 樂之;屬於由勝義菩提而願行菩提 佛原爲利益衆生 本自具足之眞如法性 ,即是大悲願行</ri> ( 勝義菩提 住 利益安樂一 • 。卽已觀照開發生佛平等 · 囘向 , 而能 切衆 莉 **心益安樂** 切衆生。」 生 利 一切衆 益安 成

悲願 日常生活融 ,成就衆生;進而即俗卽眞 段從俗入眞 合為 一,達到圓融 悟諸法空性 無礙 ,將所修之密法、體 ,平等安立··後段從眞出俗 即爲佛之境界 悟之眞理 起 與 大

若依空性見而 言 ,分爲四種階段·

前 行:第一階段凡夫及天人 發出離 心 禮拜、獻供 、懺罪、讚頌師佛、發菩提心等積集福 —要懂皈依及發菩提心 由凡夫飯

五. 蘊之假和合,爲因緣所生而無眞實之自體。自性空故 一階段阿羅漢 要懂人我空(觀空咒之意義)觀吾人爲 ,一切法

自性空;當下卽

以果地 卽 內,十方微塵刹海一切俱現。故於成本尊後,收攝融入那打, 萬象,皆本自性因緣所生,謂之妙有;故於觀人我空後 緣而寬坦,無分別任運成就, 性顯現,得本法身,即爲佛果,法身如虛空,故曰真空。眞 恆受生死苦,人法俱實,則佛性不顯。有緣生義,人法俱空, 0 要懂真空(法我空、收攝入定、出定復成本尊), ·於眞空體內,顯現一 並具足種種莊嚴妙行,自身卽是本尊,無二無別,此卽妙有 第三階段菩薩 覺, 融因地心之特殊修持即身成就法門,以世出 切。 ·要懂妙有(成本尊、心咒、咒義),藏密係 如虚空性中平等而住;復成本尊 不知諸法空, ,頓成本 世間森羅 **汽空體** 無

,佛慢堅固 心佛衆生,三無差別, 第四階段成佛--要懂本來是佛(行住坐臥,不離此想 故於二六時中,觀成本尊,並具三字

後行:•囘向 成佛原爲利益衆生, 是以將功德囘向 切衆生 利

修持西藏密法,必需入壇灌頂,領受上師口訣 益安樂之,祝頌吉祥之 此但略釋儀軌之通則, 不及脈、 氣、點等及其他諸法。行者欲 ,始能生起覺受,否

叁、結

則徒勞無功。

而敍述 冒然而 篇之作,係約範圍, 西藏密法浩瀚無邊,非博通教理 者不足以論之;更非毫無證德 成,必多不逮;祈諸大德,能予匡正, 參酌諸書,忖度綴輯, 信口雌黃者所能闡之。故茲 能根據聖言量 既乏勝解, 以少過愆,是所至禱 依 亦無實證 江理比

註·儀軌程序係錄自 炬粥會之演講「卽身成佛之理」講稿中。 劉銳之上師六十五年五月九日於第十 -九次慧

## 甯 瑪巴獎學金第一 屆徵文

本社

徵文·歡迎各同學踴躍參加 甯瑪巴獎學金徵文,第一屆旣已圓滿結束,現逢冬季, 以嘉惠密法學人, 二十多年,頗爲外人所稱道。近來更發行金剛乘季刋,免費贈閱 金剛 乘學會向以弘揚密乘教理, 為鼓勵在學青年研究密法,按期分夏冬二季舉辦 實踐密法修持爲宗旨,故弘 續辦第二屆 法

、 徽文題目:

**⑴菩提正道菩薩戒論讀後心得** 

(2)論九乘佛法

一者任擇其

獎金•第一名 五千元

第二名 三千元

第三名 二千元因額滿而未入選者 均酌贈書籍爲酬

三 應徵資格:•

(1)本刋及金剛乘全集之讀者及在校同學

2)自傳一篇(約五百字

應徵期限及注意事項:

(1)應徵自卽日起至七十二年一月十三日截止

(3)有按語或註解時,請附錄於文末,依次標出著者、書名及頁字跡力求工整,以標點符號分段,並具小標題。影印本無效。(2)字數以四千字至八千字之語體文爲宜。請用標準稿紙繕寫,

(4)應徵者之姓名、 請寫於徵文最末處。 籍貫 年齡 職業或學校系別、 通 訊 地址

⑸應徵文件請寄「臺北郵政五十三之八四八號信箱金剛乘雜誌

五. 閱 歐陽無畏教授及釋日慧法師

## 金剛乘全集

## **装瓦**

西元一九八三年)元月出版,其要目如下: 金剛乘全集第二輯,已經選定,在印刷中,將於民國七十二年

### 藏書部份

### 大乘要道密集

**剛** 應有盡有,情爲保密故,加以顚倒排列。然爲無上密法譯成漢文 譯出。內文共八十題,於無上密乘之四級灌頂修持法要及口訣 最爲完備之第一本教授;比之宋施護之譯密集,法護之譯喜金 全部隱約其詞,超勝多矣。 此書爲薩迦巴(花教)之主要法寶,元朝國師八思巴所指導

## 大圓滿無上智廣大心要

明,深入淺出,旁徵博證,反復叮嚀,一片婆心,躍然紙上。初 程寗波車講授,內分前行次第法、本覺道次第兩大部分。講說詳 機讀之,於密法常識,領略不少,老瑜伽者亦得溫故知新之益 此書爲寗瑪巴(紅教)龍淸巴尊者之心髓,而爲薩迦巴根桑澤

### 叢書部份

幼 佛名號讃

正付梓人,復奉 行千佛灌頂,受法者六百餘人。並將本讚飭譯漢文,以資普及 未之前見。去年吾 倘以供奉,受持讀誦 賢劫千佛名經,前人已有兩種不同譯本,而無上密法中 師將親繕本讚藏文賜下, 師駕臨香港,十月初五日假座東蓮覺苑 · 功德無量 莊嚴端肅 敬置卷端 卻 舉

大幻化網導引

授,各種註疏 使更完妥。 能達意,眞希有也。」現在再版,將咒字注音統一,改正錯字 師並面示云・・「當年彼此壯年有暇,又值悟謙師亦復如是,且語 譯成漢文,似爲前人所未有,復奉恩准弘揚,婆心可想。去年 此法係廿餘年前 及所有訣要,攝集無遺,一貫傳付。此聖敎量 , 親近承事吾 師,數月來於四級灌頂之敎

## 菩提道次第訣要

巴法王敦珠甯波車核准,當無如是勝緣也。全集第一 第二輯比較深入,內容精要、隱密、而超勝 此書爲第一代班禪所作,分座示以依修,故名訣要,乃瑜伽者不 譯宗喀巴大士著之菩提道次第略論附錄,比而讀之,尤爲得益 可多得之教授。並將阿底峽尊者所著之菩提道炬論及邢肅芝先生 指示詳明,蔚爲鉅著,惜未作爲修行之指導,微感美中不足 無上密乘法典,絕少印刷如此精美,裝訂如此莊嚴,若非甯瑪 宗喀巴大士之菩提道次第廣論,於上中下三士道,分析精 一輯比較普及

預約期至民國七十二年元月十五日截止 精裝五册定價臺幣二六〇〇元預約臺幣 二一五五六〇元 以郵截爲憑

民國七十二年元月底出書

幣滙票或現金交掛號逕寄臺灣臺北郵政信箱五十三之八四八號密乘 國外另加郵費,水陸運費:美、加,新臺幣三四〇元 非律賓,新臺幣二二〇元 澳大利亞,新臺幣二七〇元。請以外 星、馬、泰

出版社

郵政劃撥••五一一四二二密乘出版社

社 通 訊 址••臺灣臺北市敦化南路330巷17號3樓(匯款勿寄此址) 處:臺灣臺北郵政信箱五十三之八四八號密乘出版社

## 金剛柔全集

## 

劉銳之恭譯

賢所 銳之 去年春, 譯出,希望能達原意, 分藏書與叢書兩種 獎評有 ,接奉之下,感激非常。即飭陳建强將英譯序譯成漢文 。今者金剛乘全集第二軒,正在付印,恭對 如是藏文原序、及英譯、漢譯三種,均於季刊第七期發 譯及 讀再三,覺與英譯,微有不同;乃照藏文原序, 加,並賜序文,以資勉勵。序文有藏文及英譯兩 本人學譯之無上瑜伽密法要,編為金剛乘全集 ,並分軒印行,藉以 師於尾泊爾之嘉德滿都,稟以欲將前 聊報 師思於萬一耳。 八弘利 。 師所賜序 師大喜悦 加以

成 解脱之甘露,依止正法,説、聞、修、成,西藏之山川,大部份為 圓滿譯成藏文;且建立奉持教義之僧伽,並於國王臣民,賜以成熟 切天龍八部,立誓以護教法;興建巴桑雅(意爲吉祥無邊、任運不 之道。特別是妙音游戲法王赤松德眞所迎請 洲之諸聖地 生大士,降臨贍部洲,爲所度之依怙。於印度及尼泊爾所標示瞻部 (。)廟 就者所充滿。 殊勝導師佛陀之所授記, ,並供奉佛像。而佛教經呪之法規,總及別之內續三部 ,轉密呪金剛乘之法輪,安置無量之所度,於成熟解脫 密咒金剛乘導師鄔仗那阿闍黎蓮 ,至具雪之藏 地 使一

切雪崖、山湖、甚深之嚴庫,置不可思議之埋藏。當作衆生事時為後世之所度設想:於贍部洲藏康大地,馬晞無餘所至之處,

教傳、巖傳、訣要傳承生起教誡規則之持續,值得自豪。 臨;從掘取而增長之門,作為於諸有情增長利樂之殊勝事業。如是至之期,諸取巖之士夫,以廣大祈願,善為配合,如其次第得以隆

引,悉傳授之;於自利實踐,及他利,許以自在宣說弘揚。 幻化網之教傳、巖傳雙入之壇城,能成熟之四灌,能解脫之修習導)特爲求法而來,乃嘉許之,使能滿願;以不共內續心要金剛薩埵 由於從前祈願圓滿之時至,一九五八年舒囊卓之贊靑(劉銳之

,以賢善培育之。經常以實踐訓練諸弟子。彼正信精進,增上善心,對香港及臺灣方面諸具信,生起善法

喜悦,隨喜贊揚,及以散花,而作此序。 願殊勝之旨趣,無礙任運喜悅,隨喜贊揚,及以散花,而作此序。 願殊勝之旨趣,無礙任運乘法要收集,從新編輯,以發行「金剛乘全集」,余於此事,心生彼以前已將「西藏古代佛教史」譯成漢文印行。現在又將金剛

以完成,作如是祈禱。

敦珠智者移喜多傑寫於外元八一年三月十六日

## 本會法訊

作引一日至上引十二日,上市焦香苗企训食是曾角子之牧青,法,更於臺北及高雄學會分次傳授藥師佛及大白傘蓋佛母灌頂。分別傳授普巴金剛咒、金剛薩埵灌頂、開示金剛薩埵除障法及度亡本年七月十二日至八月三十日期間,上師因應各弟子之請求,

鍾棣湘

## 普賢行願提要(下)

一九八二年三月沈家楨講於紐約大覺寺

## 潘維疆記錄

間 出 普賢菩薩處處着重於「對象無量」、「境界無限 0 出 [來供各位參考: 所以整個行願的心胸是無量無邊 要體會普賢十大行願的 精 神 。現在將我所稍稍體會 , 在願文中各位 -時間 定也 到 無 看

### 一、對象無量

明月 功德也 限止 會不會感覺到你原看到的圓月, 月,一片光明。這時忽然你身旁又來了一個人,也來仰望明月 禮敬 同樣光明。一萬人,一 忽然暗了一半?當然不會。如果來了十個人,同來觀月 看到的還是一輪滿月 万三世一 譬如 人得到 二樣 在此;如果 , 各位 擴 在一月朗風清的 平常我們 光明 切佛刹極微塵數諸佛世傳 ! 然供着的只 大到無邊無際 對 發願能對象無量 該口唸觀世音菩薩, 象愈無限 , 若照着 看到 拜下去,口唸佛號 是 量 百萬人都是 夜間,你在曠野中仰望圓月, 0 尊佛像, 一百萬人, 樣的光彩;人人所看到的也是 尊佛菩薩的像·譬如說觀世音菩薩 這種意念 9 功德愈是無邊。所以我們 , 實在是極善巧重要的 忽然少去了一半;或原有的光明, 拜下去就祇在拜這 心念十 就一百萬人得到光明 ,是很有趣的 樣,明月若僅照那 那心境就擴大到無邊 ,而心注念於盡法界虛空界十 -方三世 無量無數的 讓我來舉 你 尊佛 個 在拜佛菩薩 看到 缺門 0 輪圓月 無際 功 不但你所 , 個 功德就 , 合你 輪滿 個例 譬如 也 僅 的 和 而

> |敬諸佛」的大願。| 接着再口唸注盡虚空界十方三世一切諸佛世尊,這樣就符合了

望兒子 多人來觀月, 多迴向給另外 的 放大,悲心的普遍, 及衆生,不但你兒子所得的福報不會減少, 意義 再 加上一句願 , 病好。 | 舉個 例 往往說 怕月亮會被人分去 以普 天下一 個人, 人,兒子的福報就可說將做的好事功德。 皆迴 你兒子的病更容易轉好, 切生病的人,都能離苦得樂, 向 來講吧 報就要被人分去而減 一樣。其實你若能 0 孩子 9 統統迴向給這個兒子, 病了 恐怕因爲你自己心境的 這就符合了普皆迴 做 在迴向兒子之後 娘 公的求 少了。這就 心胸擴大, 神 拜佛 普 同 像

### 二、境界無限

擴大, 上來, 邊無際 ·漸 :擴大,充滿所在的市區;又漸漸擴大,充滿了整個國 (大,充滿全身;充滿全身之後又漸漸擴 心力集中在自己身上的某 境界是心境的反映。記得有一次有 就是境界無限。再講得清楚一點,就是不要自築圍 充滿了整個 ,這時的 心胸境界 地 球; ,一無障礙。 再由此擴大到整個太陽系、 一點 ,等到這 將這種禪定功夫運用 一位 大,充滿整個房間;又漸 一點清楚之後 出法師教徒 我靜 整個字 [家;又漸漸 坐 將它漸 到行 宙 叫

壆 美基督教的長處 不去光明寺, 的 信錫蘭佛教;只標榜大乘, l 精髓 阆 而不願供養那位法師 滿 什麼叫自築圍牆呢?以供養爲例。 境界無限 所以各位 這也 的 , 修行十 這都是自築圍 是自築圍牆, ,這就是自築圍牆。或者說我只去大覺寺, -大行願 不願學 牆 都是境界 ,要處處留 小乘;甚至只稱讚 ,境界有限 你如果說我祇供養這位 有限。 心 只信中國佛教, 不 不能體會普賢大願 要自築圍牆 佛教 ,不願讚 法師

### 三、時間無間

普賢菩薩講得很清楚,而且在每一願末必定強調•「念念相續

念相續 天到 不先培養到 很難得辦到對十大行願能念念相續 有 間 無有間 修菩 斷 (把自己的利益放在次要 年 斷 經 再 口 莧 呢?所以要無間 产 吧 到 得 星 這樣 無有 |期天又被朋友拉 吃早餐的時候 間 退心 斷 才是 斷 , 將 無 就 , 助人離苦得樂的 |功夫! , 滅疲厭 去打 有了間 無有間斷的 想想菩薩 )牌了 如 , 미 斷 果 並 或 早 可 不 ·容易 實 又 者 醒 志 如 這 在 來 不容易 放 何 個 在第 如 能 星 發 果 念 期 起

О 慢慢的 有眉 大願相應 我個 百了 -大行願 發覺在行住坐臥, . 人的練習是··先將十大行願背得爛熟 或以身行 , 如何以 , 口來行這十大行願 或以口行 飲食工 作之中, 或以意行 , 有 如何以意來行這十大願 , 。到這階段 時會自然而 然後想 如 然的 何以身 就 可以 和這 來

向 其 就 廣修供 我所見到 次我想將 十願 的 解 說 中的三個行願 如后 0 希望各位 ,廣修供養 能思維研 恆順 討 衆生,普 加 以 批 皆 評 廻

以對方頂 通佛菩薩 以 使 中還 一歡喜的爲最有意義 諸如來, 養除要對 衆生離苦得樂 , 最得他們讚 有一 到象無量 尊重法故 句重要的話·「諸供養中、法供養最 許 而佛法能使衆生離苦得樂 境界胸襟廣 功德最大 」。譬如我們 供養佛菩薩 大無限 送人禮物, 其理相同 念念相 孝順 所以以佛法供 因 續 父母 爲佛菩薩 0 爲 無 有間 , 什 總 蕨

那麼什麼叫法供養呢?經中舉了七點

塚做卽是法供養,是眞眞對諸佛如來的供養。
第一點是如說修行,卽身口意業都能依照佛陀的敎導去做,

這

前 面 利 益 利 如此 益 攝受也許還辦得到 衆 做 生 自爲十 攝受衆生 -方諸 代衆生苦 佛所讚許 ,而代衆生受苦則 所以 也 是功德 湛難 照 陀 無 的

> 子女病痛! 受苦, 是匪 或情人受苦受難的 念頭?你 去坐牢?佛陀視衆生如自己的子女, 入會 這樣的法供養 夷 介思 有沒有 不 利 在 他 害的 , 聽 凡 作 到過 其功德眞如巨洋太空,不可思議 心 座中有很多養育過子女的 夫的境界 時 自 擴大到代芸芸衆生受苦受難 候 受 爲了愛情 , 你是不是 應該讓 確乎如 他 有的 吃苦 所以我們如果能把代自己子女 生起過寧 是 [人寧願 미 0 |父母 是 可 所 絕對沒 讓 代 以 他的犯罪的情 我 我 去 來代他 代他 且 就是深得佛 有 間 受苦 你 人肯代人 受苦 9 的 心 你

功德無 香、燈 去 念的 (燒的 陀 的 再 ]功德。 功德 量 行菩薩道 下 、資具供養 的 直三 法供 , 遠不及一 一點··勤修善根 希望各位深深體會此意, 養 而 來, ó 十方三世 經 中說 能如此做 念利益衆生的 極微塵數的諸佛的 , 以 不捨菩薩業,不離菩 如 • 自爲十方諸佛所讚許 雲、 供養功德 所以拿整. 如 海 ]功德 如山 捆 這麼廣大豐富的 提 捆 還 心 的 不及法供養 所以也 香 都 到廟 是 遵 是 照

### 二、恆順衆生

的隨順 類共有的 癡 去做 者令得伏藏。 諸 是裏我們 去 病苦爲作良醫 以 病 臥,其關 不僅 對任何衆生 經 中說得很明 要特別: |大病 是治 就 生 不 鍵在你是否能對他有 一是對他 如果 肉體 所 這 注 9 有 以 四 意 都要承事供養 白 有 上 於失道者示其正路 為這 有益 八叫 的 點是物質與精 , 點 除 病 恆 , 他 你 種 順 语病苦的· 也要治 衆生的 貪 卽隨順衆生並 不符合這隨 愼 同去搶劫 益 , 的 心理 神 0 如敎父母乃至如 基 人 本道 並 經中更詳細的說了四 病 , 治癒他 上的 於闇 重 家銀 衆 反 的 不是說樣樣都照他的 理 而 夜中爲作光明 病 是平等饒 0 所以 更 行 貪 (順寨 加 來, 於諸病苦爲作良 你 %的病 益 也 以貪瞋癡爲 加 隨 等無有異 點 順 屻 是眞正 於貧窮 他的意 的 衆 意思 於

佛法是正路,領悟了佛法,得到法喜心安、是光明,是伏藏。

功德無量無邊。

功德無量無邊。

如法師等見面,聽聞佛法,或介紹他們閱讀佛書,都是恆順衆生,如法師等見面,聽聞佛法,或介紹他們閱讀佛書,都是恆順衆生,你朋友的興趣,設法使他遇到佛法機緣,不論是帶引他和善良知識你朋友的興趣,設法使他遇到佛法機緣,不知應向那方向走的人所以沒有機會聽聞佛法的等於是徬徨歧途,不知應向那方向走的人

## 三、普皆迴向

不起, 廻向 關閉一切諸惡趣門,開示人天涅槃正路。」各位要學普皆廻向得安樂,無諸病苦。欲行惡法,皆悉不成;所修善業,皆速成 行,則更是總結的總結。怎樣廻向呢?經文中說:「願令衆生 切功德,統統廻向給十方世界的 行菩薩道的總結 的目的外, 就要把這幾句話熟記在心。在做任何好事功德時,於你本來要 華嚴經列普賢行願品的十大行願 善事速成的普皆廻向 都加上這一段向十方世界一切衆生離苦得樂,惡念 開示人天涅槃正路。」各位要學普皆廻向的大 而這普皆廻向 ,則把禮敬諸佛乃至恆順衆生的 一切衆生,這種不捨衆生的菩薩 ,已經可以說是佛法中敎導我 就

令彼衆生,悉得解脫。」 中緊接下去的一段則和法供養中所提到的代衆生苦相同。 力,不是我們一 若諸衆生,因其積集諸惡業故 我不入地獄 輕的 》常常不忘記別人,爲別人着想,希望別人快樂,幫助別人離苦 ,久而久之,你的胸襟自會擴 向的心愈大, 這惡報讓我來代受吧! 這種心胸 人都如你的子女,就會興起•「啊喲!他 般人能够做得到, 誰入地獄」的宏願 ,才是十大行願普皆廻向的更高境界 功德也愈大。上節還是願令衆生離苦得樂, 這種廻向 使他能够解脱, 只可以慢慢的培養出來。倘若先 所感一切極重苦果, 大,看年高的人都似你的父母, ,就是大菩薩的境界 充分表現這種代苦廻向的大願 走上人天無上菩提的 做了壞事, 我皆代受, 經文說: 地藏菩薩 惡有 經

提增長,無量法喜!大行願的期望,我們也要念念不忘佛陀不捨衆生的心胸,願大家菩善小而不爲,不以惡小而爲之。我們要體會普賢菩薩敎善財童子十

謝謝各位!

## 抉擇中觀應成派說 普巴金剛法

,於定後忽有所悟,因泚筆記之,是否有當,未敢必也。普巴修習法廣示有緣弟子。學人不敏,亦得賡緣修習,越二十一日弟子以普巴金剛法。越數月,親敎師福德法幢劉公銳之上師,又以弟珠寗波車第二度蒞港,發大菩提心,傳金剛乘學會二灌以上

我意等九實法;數論師立二十五諦,亦以我及神我爲實諦;今世諸外道皆不許無我。如勝論師六句義,第一實句卽爲地水火風空時方補特迦羅皆說有我,並以「我」爲受果報之主體,故釋迦時諸如來三法印中,以「諸法無我」法印,派諍最大。

奪波車所傳普巴金剛常修儀軌之抉擇。 各部派界說各各不同,派諍由是遂起,今試略爲敍說,以見 敦珠各部派界說各各不同,派諍由是遂起,今試略爲敍說,以見 敦珠 異教亦恆執我見,墮入常邊

0

### $\hat{}$

可以尸解飛昇,神識亦離五蘊而住大羅天中。外道立「離蘊我」,如神我義,離五蘊而立;又如道家之神は

佛家破「離蘊我」——彼宗所計離蘊,以常、一、自在爲義,

衆生苦焦渴,

點滴之水

能活命

願

各位不以

隔 義 常即 爲受業報身 離蘊我 可可 即或安立五蘊聚、 破 0 然犢子、 IE 或安立四蘊聚爲我 量 部 諸 師 却立 不可 ,於外道 說 我

唯 羅 識 中觀派 師又闢之,安立阿賴 然應成師又不許自續師所建立。凡此諸家簡別 砂師 誤與經 不許唯識 部 師 之建立,此又分二——自續師 不許五蘊爲我 節 識爲受熏持種之種子,皆 , 安立內識相續 I有細 爲補 ,需應深究 立 意識爲補 時迦羅 相 之我 特迦 義 , 然

下文但以應成師說,簡別餘派缺失。 今 敦珠寗波車所傳之普巴金剛法,以中觀應成派爲見地,故

別執 立實物有 外道所計之我執爲粗分補特迦羅我執 餘宗皆破此見 依中觀應成派見 ,諸宗唯犢 爲微細補 子部師以理計有獨立之實物, , 特迦羅我執;前者爲「 自 續派以下( 如唯識以至正量諸部 , 亦皆許其能執 俱生執 墮分別執邊同外道 」,後者爲「分 補特迦羅之獨 皆許

僕 破 人相狀 於微細我執起執情 以補特迦羅如 然小乘二部 ,其中能支配者即爲獨立之我。旣覺「 除 主· 五蘊 破 此蓋由不知向上安立微細我執所致 所執及能執之境外 **M**如僕 ・凡現起以「 · 不知向上安立微細 我 獨立能主 一為主, 以 一」是實 ,是故應 五蘊 無我

差別 皆 假 應理 公補 復次, 或謂依第六意識 特迦羅 諸 部皆許 補 於中正量師更許 特迦羅爲依蘊假立 ,或謂依第八阿賴耶識 具不依五蘊假 , 然依蘊假 , 或謂 立爲補特迦羅 依內識相續 立 **芝**理 則 各有

上立微細補特迦羅我執 應成 非但諸法非我 師 云 或識 即尋 ,唯有 水假立 假立之補特迦羅 二義 義時 亦不許有一法可得 者, 其所緣境爲依蘊假立 卽 傎 生薩迦耶 也 0 蓋向 見之

之我;二者,此依蘊假立之我爲有而非實有。

知 **邓非實有** 中 -觀自續 故 師 於向上安立微細補特迦羅我執 意識相續假 立 補特迦羅, 依第二 , 猶墮於常 義 決擇, 知 有

### (四)

不

故曰 安立之條件 自性中安立 故,故曰「 空 上有雙邊 中 自性無非決定無 觀應成師 名言有乃決定有 。亦卽世俗法之所以可立,必以知其無自性然後始爲可 ,入中道 即世俗法有, , 謂 義 自自 」;然世俗法皆無自性 蓋謂 1性無非 即無自性有;以無自性有即「名言有 <u>ا</u> 於 勝 **決定** 義諦中無自性 無 , 名言有乃決定 ,故世俗 却非 無世 法 有 亦 可於無 俗法 , 以 此

言 有」理以遣「斷邊 故應成師實以「 名言無自性 <u>ا</u> 常斷一 一邊皆遣 一理以遣 由 此 常邊 入中道 , 以 無自 性 名

立 補特迦羅無我 補特迦羅由 破唯識師 易言之, 應成師以補特迦羅之實物有空 立 自性空,爲微細補特迦羅無我。 阿賴耶識義 **猶喧**「 能 , 邊 破自續師 立意識相 以此乃斷 爲粗分補特迦羅 續義 。蓋 能所 依 一說假 兩

### (五)

迦 部 續 此際卽爲微細 假立, 羅無我, 份及圓滿次第部份,僅如自續 一部份 珠寗波車所 抑且 蓋子入母懷 無所 如應成師說 E 特 迦羅 傳普巴金剛法 謂 能所 無我 亦非實有 , 由粗 不獨阿賴耶識 分補特迦羅無我 師之以名言爲實有。 故入中道見 , 母卽空性 由觀空至自成 不復假立、意識亦不相 以 ,進 本尊 入母懷故自性空, 但「母子光明 而 爲生起 至微細補

流 日 浹背 幻手印 密而 子母 而 不 師 行者 亦僅是譬喻 恩無量, 1知幻 願同修 法 卽 人法 倘着意執持 能於此共嘗法味 時俱滅 而 不知密 卽 <sup>造</sup> 堕法執 是大圓滿見 ,行修有間 , 故又特別

## 覆密法修持決要 函 劉銳之

## 劉銳之上師慧照·

面觀音菩薩法本,就依着修唸,經過數月修持,自覺觀想方面 平時只持唸六字大明與蓮師咒,一九七九年恩師由港寄上密乘 謝謝來晉,弟係在一九七六年以函皈依香港諾那精舍吳潤江

**偶時會恐懼,心神恍惚** 未知何故?

單唸一條咒,沒唸四皈依、四無量心與懺悔文,會有成就否? 如受一位(花派)上師灌頂 若果未曾熏習四 [加行而直接修上述法,是否錯修? 個法,而修唸另外一派<br/>(白派

個法可以嗎?

要如何處理多餘法本?

在家弟子適合學習觀音度亡法麽?

此致 尚若要修持一個法以觀想本尊求灌頂 , 並等候教, 並唸灌頂咒, 可對嗎?

法輪常轉

王經武頂禮

## 九八二年七月十二日

C)所以學無上密法者,以依之修行, 七月十二日大函,閱悉一切。承 詢各節,答覆如下。 能即身成佛,與顯敎之三

口依什麽以修行呢?是要依生起次第, 圓滿次第及大圓滿以修

行。

手印。 想本尊,未生令生,已生令起。第二級為秘密灌頂,及第三級為智 無念。第四級爲名詞灌頂,依且却、妥噶,修心爲大圓滿,或修大 **慧灌頂,依淨化昇華脈氣明點,修圓滿次第,以達四空四喜,樂明** 一級爲寶瓶灌頂,依照攝眼耳鼻舌身意六根,修生起次第,以觀

曰怎樣纔能依以修行呢?是要得到名師的灌頂,灌頂分四級••

耳 傳承,似未聞有函授者。 四灌頂 傳授修法,有所謂 心印 」傳承、「表示」傳承、 口

校 辦妥入學手續,及得著名校長主持典禮,旣參加過後,從不上 可以得到學問、及學位嗎? 田有祇受灌頂,而不修行,可以嗎?譬如世人入了一 間著名學

不唸吧! 觀想, 成爲身語意三金剛,然後可以成化身佛。唸咒祗是其中三分之一的 小部份,當然不能全攝眼耳鼻舌身意六根。但聊勝於無,唸總勝於 份祇唸咒可以嗎?須知修生起次第,是要身結印、語唸咒、意 從本尊之身語意三密加持,而與本人身語意三密相應,乃至

加 出單唸 條咒, 不能成就,因尚有身、意二密不相應 得不到

?得益嗎?世人有如此做的嗎? 以答復!例如某君已入甲大學讀文學系, 可, 。又入乙大學及丙大學之文學系,究竟應付得了三間大學之功課嗎 要到樓宇建至甚高時,始覺基礎之重要。初機者不知, 似無所謂錯修也。四加行亦要 份所詢多向各派上師受灌頂,修同一個法可以嗎?因舉世間法 八四加行為修行之基礎,如修建高樓大廈,必需堅固 上師親口傳授,否則 修習所授功課, 他 尚無心得 日補唸 不相應。 亦

下轉第23頁

正義茲有一偈。

執相心着魔 離相心自在

一切平等觀 無取亦無捨。

非究竟云何二關眞言持到持而不持不持而持是谁在持自己亦不知 炫異相上求相皆非究竟 修禪者往往一句自心佛成為口頭禪所謂十人九差路而修密者爭奇 節關係甚大若不明瞭則莫辨淺深易蹈未得謂得未證謂證之險至於 切具足名透三關從上參禪者透一二關者有之透三關者甚難此等關 持到真妄法三者不知深入三昧而得離持正定一無所有卽證實相 乃至同時好似有二人同持是名三昧現前亦名透二關云何三關眞言 學人持誦眞言持到萬念歸一不起二念名透初關但此乃以石壓草尚 所謂關節者。參禪通分三關即初關重關中關本法亦具三關云何初關。 切妄念種子待知見不生妄念已淨自然真心現前自佛他佛一體相應 功用更不可思議故本法只持六字真言不用話頭即以此真言破除一 自力佛力之不同然自他不二同是不可說同是以此鎖一切妄念眞言 而已但其中具有關節過程不可不知禪宗參話頭與密法持眞言雖有 感造業斯即凡夫惟聖罔念作在惟狂克念作聖故凡聖之分只在心念 手即在心念上用功心念清淨則生菩提超凡入聖若心念不清淨則起 禪密兼修是方便法門開門見山不從漸入不重事相亦不偏談理論下

關節自然破妄顯真乃至真妄不二。佛即是心即是真妄不二。禪密兼修者能本此三種在心念上用功透過真妄不二。三密加持即是破妄真言持至一無所得即是顯真心即是佛。禪密兼修之心念與關節歸納起來不出三種一者破妄二者顯眞三者

## 捐助本刊芳名出刊前臨期捐助者登下期

## 台灣方面(台幣)

重信 俊熊 0元 士良 楊育芳 簡文添 捐一七〇元 漢文 張世昌 捐三〇〇元 捐四〇〇元 尚青山 〇 元 楊鴻基捐一二〇〇元 周焜 鍾棣湘 郭紀澎 王昌齡 陳林和妹 陳政輝 洪敦仁 檀新生捐九〇元 **尤福**祥 張再福 彭晃晉 駱玉秀 周必興 蔡建華 林振亨捐六〇〇元 官明宗 黄阿明捐助建佛堂五〇〇元 林銓良 劉國寶 宋樹鶴 林天增 張麗鳳 鄒慶宗 唐金源 林啓明 陳春民捐二五〇元 張國威 魏秀英 呂明華 賴仲奎 黄靖方 陳光炳 周張阿敦 賴秀玉 周大廳 陳祈炘 韓希聖 蔡河源 主振玩各捐五〇元 賴幸男 黃文淵 韓玉卿 隱名氏 陳樹棕各捐一五〇元 林建東 羅春來 蔡喜麟 黄榮頌 李芳裕 蕭慶秋 黄煌文 高錦 陳光華 李銘國 賴麗峯 李珮珊 劉畊甫 湯貤彰 簡文正· 張智鷹 許延壽 謝秋玉 李月華 劉秀萍 **佘天奇** 張國雄 甄憙意捐港幣一〇元 莊繼先 蔡武志 李定東捐三〇元 應匡器各捐一〇〇〇元 傅乾枝 周玲華 郭來發 陳錦德 朱明星 林銘銘 陳立言 何雪霞 蔣馥全 林亮夫捐一〇八元 陳瑞穎 高義源 周志虎各捐五〇〇元 李皇武各捐二〇〇元 魏鈴木 陳國政 杜松輝 何正興 彭禄明 林元有 謝順良 趙崇溪 趙品尊 胡濤云 陳麗凰各捐 莊金沛 **曾馨儀** 黄建陞 龐萬春 李珮青 印工:周樑生 張家舜 鄭長林 與信儒 胡勵眞 林志隆 陳淑娟 黄秉坤 呂黃麗卿 陳國經 謝桂采 許火土 趙品森 王仁祿 陳金艷 王世成 王俊雄  $\overline{O}$ 

## 香港方面(港幣)

鍾宅 陳卓漢各捐一〇〇元 麥榮光捐二〇元 潘先泰捐美金五元

## 捐助印金剛乘全集

一〇〇〇元 李家仲捐三〇〇元 國內方面(台幣) 葉懷壹捐國外方面(港幣) 高大添捐三〇〇〇元 國內方面(台幣) 葉懷壹捐

# 密法四級灌頂述要

## 福德法幢劉銳之上師講授

一九八二年六月十一日於香港金剛乘學會)

今天所講,其實只想解答兩個問題——

有這樣的關係? (一)藏密行人將禪宗稱爲「大密宗」,爲什麽密宗跟禪宗竟

有這樣的殊勝功德?(一)修藏密的行人可以化虹光身飛去以取悉地。爲什麽修密

在。
以知道名詞灌頂修法在整個密法系統中的地位,從而瞭解精要之所以知道名詞灌頂修法在整個密法系統中的地位,從而瞭解精要之所。這就牽涉到整個密法的大義。亦必先瞭解密法的大義,然後才可要解答這兩個問題,便要先知道藏密名詞灌頂(四灌)的法要

是密法。其系統可分別表列如下•• 普賢王如來將佛法分為九乘,其中「內三乘」與「密三乘」都

f 密(事績)

三乘{一行 密(修 續)}下三部密

「 嗎哈瑜伽(生起次第)

三三乘{一阿努瑜伽(大)圓滿)}無上瑜伽密

,但依靠本尊的加持力,向本尊乞取成就,所以稱爲「從主乞悉作密的修持特點是注重事相,壇城莊嚴,修持的人不自觀成本以下,略說「內三乘」與「密三乘」的修持特點。

地」,行者七世可以成佛。

就,所以稱為「從伴乞悉地」,行者五世可以成佛。,但仍然以壇城本尊為法伴,仍然從壇城本尊乞取加持力,求取成,但仍然以壇城本尊為法伴,仍然從壇城本尊之取加持力,求取成修持行密,比較上少了點事相功夫,行者亦可以自己觀成本尊

有本尊與行者的分別,行者三世可以成佛。 」起修,觀對生本尊與自生本尊相應,修習時仍有迎送,所以依然城,不過事相壇城的意義便沒有那麽重要了。行者以「入我我入觀,自己觀成本尊,同時觀成「對生本尊」。因此雖然修法時也有壇瑜伽密的「瑜伽」,是「相應」的意思,所以修瑜伽密的行人

仍有次第。可以略去事相,甚至無須特意求取本尊的加持力。然而於修行上卻可以略去事相,甚至無須特意求取本尊的加持力。然而於修行上卻是在於本尊跟行者無二無別,行者於行住坐臥無時不成本尊身,便密三乘統稱爲無上瑜伽密,是相對於下三部密而言,他的特色

根,亦卽「楞嚴經」所說的「都攝六根,淨念相繼」。以攝六根生嗎哈瑜伽卽「大瑜伽」,修「生起次第」。其精要在於修攝六

起淨念,可得化身成就

意自觀成本尊以攝意根。 鼻嗅燒香以攝鼻根;舌唸本尊眞言以攝舌根;身結大印以攝身根:鼻嗅燒香以攝鼻根;舌唸本尊眞言以攝舌根;身結大印以攝身根:

已發揮自力,不是依靠本尊的加持力了。如是一一明顯觀想,於意中生起本尊,復藉此自淨其意。此時行人如是一一明顯觀想,於意中生起本尊,復藉此自淨其意。此時行人所謂「生起次第」卽是攝六根的修習。未生令生;已生令起,

修生起次第亦有階段

口

訣是「 先觀對生,

後觀自生;先觀

— 18 —

由簡入繁,這是藏密修行的特色——以上爲初級寶瓶灌頂的修法。面二臂,後觀多面多臂等;先觀自身,後觀眷屬。」次第井然,行者

阿努瑜伽即「無比瑜伽」,修「圓滿次第」。

滿」的階段。 觀想而成,而圓滿次第所修習的,本身具足,所以才可以修至「圓觀想而成,而圓滿次第所修習的,本身具足,所以才可以修至「圓修生起次第無論如何嫻熟,所修的都非本身具有,一切不過依

脈調柔透明、令氣通達流暢、令明點淨化昇華。即是以種種善巧方便來修習脈、氣、明點的法門 ——最終目的是令即是以種種善力,與是「本身具足」呢?行者的脈、氣、明點。所以圓滿次第

是不可思議的事。。明點昇華,有如固體化成液體,液體化成氣體,所以虹光身並不。明點昇華,有如固體化成液體,液體化成氣體,所以虹光身並不修藏密的行人,可以化虹光身飛去,即是修脈氣點的極致階段

修持只是令其「圓滿」——這個修習過程,是二級秘密灌頂的修法,即得圓滿次第成就。由是可知,成就的條件我們本身已經具足,,如是脈氣點皆得調順。以這個基礎再修「氣入中脈、心氣無二」圓滿次第先由毘盧七支坐修起,然後修明點升降,生四空四喜

修脈成就得樂;修氣成就得空·修點成就得光明。 至於三級智慧灌頂,修持的精要亦是「氣入中脈、心氣無二」

。也可以說,三級智燾灌頂的修持,是脈氣點的具體運用。 大手印之所謂空樂雙融,樂明無念,都是圓滿次第的修行境界

,這是二者的分別。 秘密灌頂成就,得自受用報身。智慧灌頂成就,得他受用報身

宗(噶朱巴)「大手印」的修法。是調心的法門。 阿的瑜伽卽「無上瑜伽」,有自宗「大圓滿」的修法,以及

他

心印心」,所以修大圓滿無次第可言,大而無外,一切情器世界統從精義來看,大圓滿與大手印卽是禪宗的「直指人心」、「以

攝其中,萬象的自性卽是法性,所以修大圓滿的行人可得法身成就

却義 大圓 滿亦· 爲「立斷 有兩種修 ,大手印即偏 法:一 日 重於這種修法 且却 <u>\_\_</u> • 日 , 詳見我 妥噶 分的著作

將心的一切煩惱諸輪廻因一時立斷。「諸家大手印比較研究」所附之恆河大手印內。修且却的精要,

是

法跟且却有所不同,可以参閱。 珠寗波車的「大幻化網導引法」,詳列七種殊勝差別,說明妥噶修珠寗波車的「大幻化網導引法」,詳列七種殊勝差別,說明妥噶修工網報」。 敦

人稱為「大密宗」了。 心與虛空相同,這種修持法門與禪宗無二,所以禪宗便亦為藏密行山與虛空相同,這種修持法門與禪宗無二,所以禪宗便亦為藏密行山於無上瑜伽以修心為主,講調心的法門,從性相用立論,說

(上接第20頁)

心, 努力弘揚 進 徒有其名,不獨不能解脫,且召懈怠之愆。若於弘法事業,不稍 受高法灌頂者 甚而袖手旁觀,置諸 學習本派教法, 今茲求法弟子 ,凡我同人, · 要實踐法供養 更應以負擔蓮師家業爲責任,若傳而不習 務守此誓句 得四 不問,則與獅子蟲又何異乎?」並頒手諭 四灌者, 謂於賓瑪巴法 無以上之…… ·受法而 必須精進 修習 必

勉之!如此教誨,願與香港及臺灣各金剛兄弟姊妹,切實遵守。互共如此教誨,願與香港及臺灣各金剛兄弟姊妹,切實遵守。互共

## 

努瑜伽 乘 果乘」,密宗的原始教派 (即外、 西藏佛教中, (無比相應)及阿的瑜伽(無上相應)更爲密宗的無上修行 內、密各三乘)。密三乘中之馬哈瑜伽(大相應 以顯敎般若乘爲「 「 賓瑪巴 」,其修行次第爲普賢王如來九 因乘」,以密宗金剛 乘爲 )、阿

必先依 方能有成 密宗首重師承 止淨戒具德上師 以保持法流不斷 , 接受灌頂 、一脈相傳。故修學密宗行者 繼而修習 法要口授 專心一

致

爲成佛之階梯 級秘密灌及三級智慧灌者,分別以中觀見及密咒見,修持圓 受初級瓶 噶等心要,能證取法身成就。見修行果,次第井然, 能證取報身成就。受四級名詞灌者,以大圓滿見,修持且却 乘之三瑜伽 頂義是表示給與權力, 灌者 [,以惟心見,修持生起次第,能證取化身成就。受二,分別配上四級灌頂,以攝取各級證量及果位方便。 並有除障、攤份和歸屬 有條不紊 個 意 滿 義 、妥 次第 0 實 密

波車的傳承弟子。早於一九五九年四月 法物全部賜給 漢地演密教者 並飭代爲攝受有根器的弟子。 劉銳之金剛上師 , 爲「寗瑪巴」 **寗波車已將所有四** 法王 [灌之信 敦珠寗

名詞灌頂 更進 於一九七二年 一步得受高法灌頂。曾受阿闍黎灌頂者, 而曾受第二級秘密灌頂者,亦請准賜予阿闍黎灌頂 **筝波車** 初訪港時 劉師很慈悲地 請准賜予第四級 請求 小給予弟 0

物 及 人適當的 當時 並付予教傳、嚴傳的所有傳承及 弟子。那麼 筝波車示云·• ſ 爲何你現在還是要我灌頂呢?那就把信物及 當在噶林邦時已賜給你所有信物及法 一切的權柄,代余攝受有根器

> 法物歸還 我吧! 」雖這樣說, 仍照舉行 灌 頂

**%勝難得 寗波車** 如今, 去年訪港所傳的嚴傳甚深精華普巴金剛法傳授 劉師 不但能傳授大幻化 網四級灌頂及法要, 而且還能 故更爲

此灌後 資格) 是修習虹光身的必經之道,實爲勝法中之勝法 能够有資格接受第三 格 **巡灌頂的**: 請 求二級灌頂 照西藏傳統 。至若第四級名詞灌頂, • 修持後 上師可允許弟子修習且却、妥噶等心要, 的習慣 ,可免第三級灌頂 同樣地, 一級灌頂者,實鳳毛麟角 ,應該是先接受瓶灌 依次接受第三、四級灌頂。 更是殊勝稀有, ,而傳以阿闍黎灌頂 , , 故 經接受考驗後方有 有授記之義;接受 劉師特於完成一 而妥噶法門更 但在漢土 ( 軌範師的

級 灌頂之最低條件: 現因機緣成熟, 劉師很慈悲地接受一些弟子的請求,

匹

除已得阿闍黎灌頂及遵守四

]原則外

• 圓滿四加行各十萬遍

誦滿兮魯迦百字明二萬遍

三):誦滿普巴金剛咒二十萬遍

師 依普巴金剛法閉關二十一日圓滿 再強調 金 剛乘學人所要堅守的 四

原

四

守戒律則除嚴守與顯敎共之菩薩戒外,還須嚴守密宗之不共戒如十 輩 弟子所必須遵守的 根本墮、八支粗罪 發 書中所述,寗波車之開示如下・・ 菩提心、口正見正知、闫嚴守戒 。現特擇錄 根本與支分三昧耶戒及大圓滿戒等。此爲我 劉上師於「 (律、四精進修持。而第三之嚴 敦珠寗波車訪問香港 下轉第19頁)

開列第

# 一级印度佛教史之神通历

劉鋭之

時至 和尙 烈火 已證羅漢,入慈心禪定使成爲花雨。並以信解之力,從 來阻其去路。於是諸 匹良馬 境中放大瘟疫。當地民衆正計劃逃往他處,夜叉却以恐怖形狀而 清淨學處。如是從此不再需生命之供養。 , 乃赴信度河化緣, 夜叉母名軒架那 燒及夜叉母身,由是怖畏乃向聖者皈依。聖者且示之法,以 竟到此處洗鉢 ,一個士夫,及一個婦女供之,其後,聖者善見已 支, !民衆乃於每日具足駕六牛之車,充滿飮食, ,甚爲憤怒。降石及兵器之雨以 住印度西方住信度河以大威力與神變 到夜叉從所住處求乞, 夜叉心想此 攻 擊之。聖者 一切方發出 ]知調伏 一遊方 以 於

代)對佛法不信仰,祗有調伏龍及夜叉五百而已。 他亦知其後依照毗尼作者未有生起(按指祗有第七代未有第八

建立之於安樂,於蘊無餘音法界而般涅槃。小島亦建立佛法,大印度等亦從少許法加以弘揚,後將無量有情,小島亦建立佛法,大印度等亦從少許法加以弘揚,後將無量有情,其後聖者於普遍前往南方,所有寺廟爲比丘僧之所住處,甚多

法王時,爲聖善見護持佛法時。及大善見湼槃,隨後王亦過去矣。 復次阿育王與聖諦狄迦少年時,及王作惡業時聖那波,及變成

爲導師佛陀本身事業,各方皆一樣也。如學者沙旺生波有甚概略之著作也。付法系統此等圓滿護持聖教如學者沙旺生波有甚概略之著作也。付法系統此等圓滿護持聖教。從聖阿難至善見之間,各各之因緣,各有所顯現。此等註解

到于:::是次でする:: 此等之後,羅漢來者甚多,而與佛事業同等則無有也。阿育王

阿育王有子十一人,最賢者爲「咕那喇」(意爲野雉),其眼同時生起之故事第七。

出家, 不取酬, 國王印信 日:「 前往 翌日黎明 其後至巴打哩褒渣之大象園 挖取一孔交付另一手接之,如命以辦,並說以前曾有 治國政之權,王亦予之。「挖取咕那喇之眼來! 隔一方, 例不能食蒜 阿育王突然生起吐瀉兩病,山 有與住雪山之鳥咕那喇之眼相似 於內殿樓上聞之,似其子之聲, 知現在發生之事 咕那喇之眼。及咕那喇自己讀詔 藥投之不死 而剖其腹 遂以此眼所綠 阿育王妃名嘉渣松嗎, , 得證羅漢。(待續 我於嘉渣松嗎之與我子 及既克服。王妃以求王者賜與, 命將嘉渣松嗎,投入灌火漆之室以火焚之。咕那喇 當地長官名鈴波那華者叛變, 他 , 諸飼象者請其彈琵琶 派使者往阿森巴那零打。使者既讀詔 時再作請求。及後印度西 作如此眞諦之請求 見有多足之蟲不可勝數,如往上爬,便作吐瀉, 由於治病之故,食之而愈。王者欲報其恩 投以白蒜乃死。其後王妃以白蒜爲王者藥投下。王者 ,乃爲開示無常等法甚多,使了知佛陀之義, ,而得預流 貪戀而欲誘惑與通。爲所拒絕 ,大象知而認識以拜之, 。於是脫離部屬 上有一平民亦生此病, 說已 起而問之,果然 以平等慈視之。 ·歌迦嗎嘉之曲 ,知爲王命, , 仙人爲命此名 方有地名阿森巴那零打 即得比前 此正其時 爲征伐故 · 手執琵琶遍行各國 開始挖取眼睛 無瞋恨 書, 。他 更超勝之眼 乃請給以七日管 王子咕那喇率軍 。追究眞相 , 」 妃寫此字, 琵琶彈已 妃乃將 衆 以爲不可挖 精 一阿羅漢 人不知 C 手 , 妃 通 加 者, 一妃以現 病人殺 時 則 切 , 以別 其後 王者 王 也 如 技 o

宏 宗 甯 瑪 派 ÉP 度 袓 師 史 略

心王子」出世;但尼覺於世法 光明。尼誕 近圓戒, 姑巴也渣」,王后「光明」,其公主名「蘇達瑪」,出家不久,受 [繞以六千零八十小塔,居是洲者,富貴圓滿 五字, 有女僕 有 度聖地 一白人,手持無垢寶瓶,上有 成比丘尼。從該處一由旬內, 如印蓋上,置尼頂上三次,瓶復放光,普照三界,皆大 一子,是在天上弘揚大圓滿者,金剛薩埵之化身 「德衞迎丁瑪」,與之同修瑜伽。 西方鄔金之那果斯洲 [有違,非常慚愧。乃說: 洲中 「嗡」「阿」「吽」「梳」「 金沙布滿海洲 一大佛寺, , 一日晚上,比丘尼夢 如願具足。 其名樂牆 、洲裏 **松小草房** 國王 , 四

「無父之兒爲世界所無

是凶暴王甚或是野人

誰是一

切三界具欲者

是世間魔抑是大梵天

如天與非天各色身

國中邪敎亦將不會有 一小生命竟予人毀謗。」

嗚呼我嚴戒律願遠離煩惱

亦復無有得見如此事

歎 曰: 損害 如是發出許多苦聲,而女僕告言, ,將子藥置灰堆裏,從此三日之後,其子依然如故 0 尼想當是佛之化身,於是恭敬供養 此子定是佛子,不可輕視 (,迎請) **回家。空中天人讚** ,並無些微 5;但尼

我祈禱。」 「依怙導師 (,來申供養讚歎焉 空行、 薄伽 梵 空行母 ,自性光明作護持, 天、龍、夜叉等護持世間者, 恭敬勸請護念我,虛 皆以許多 空金剛

> 灰堆,亦無傷害,因命名爲「駱蘭德華」,或 之,亦詫亦喜,乃爲之命名爲「嘉饒多傑」。其母亦以他前曾棄置 雙足,置自頂上,作大供養,且名之曰「渣渣巴華持明」 ;彼等本來以爲自己是大智慧者,至此傲慢心皆已消除,乃禮孩子 也。比進入,孩子向諸班知達頂禮,如是研討商議多次,多所發揮 有一大學者說:今年有一吉兆,可讓此子進來,彼一定是佛之化身 **牟輕,對諸班** 等作佛法之討論 ,緣是姑予答應;乃以告所供養之福田輩,諸班知達默爾無言。時 因念其父姑巴也渣國王所供養之福田學者五百,乃飭往該處 怎能與之相比 ,請賜准許 知達難作佛法之研討; 。但 。子乃前往。 其子卻請無論 面見國王,作如前之申請 : 如 而諸班知達,皆是有學問之學者 呼! 何 但以其身上具有許多聖者之相 ,給予機會。母親無法勸阻 我欲向班 「駱蘭他多」 。王念彼太 0 國王聞 與彼

紀錄。 與自性大圓滿偈頌六百零四萬頌,在王子心中,皆是金剛薩埵 理得如理圓滿 國王及眷屬,均頂禮皈依而入佛敎。此後,所有內外乘一切經續, 甚憂之,乃飭兇手加以暗殺,其後聽見敎主常在空中往來行走,故 所有語續 前顯現,給予開示灌頂,而得究竟道智慧 年當中,地動者七次;外道聞空中有說曰:「外道將被摧敗 上有餓鬼甚多,現前往來行走。王子在山上小茅蓬,修禪定三十一 丁帝衞那」「德遮些摩」、「麦登泰賢」三位 王子教主後往北方,有山名「太陽光明」,是峭險之巖洞 教主乃在馬拉雅山寳貴廣大山峯上,與金剛法界空行母 加以紀錄,且造成目錄。如是自生化身佛之文字, 以之存放於空行母來源之巖洞中。 ,並飭將所有語續 ,只費三年時間 ° ,現

衆生;王子教主到此,向「太陽光空行母」等說法,而調伏之。 其後嘉饒多傑將 時, 在金剛 一阿的約噶」之無上密法,傳給 座東北方尸陀林中,其大塔有毒害之空行母 「蔣巴舍寧」

## 上接第26

截止日期是九月十五 日, 便已收到 來信百多封

申請者全部接納 會場地有限 於日後再開班時 抱著來者不拒之慈悲心 未能容納這麽多人,只好推却了。希望這些向隅者 。截止日期後 早些前來登記 ,決定把截止前已報名登記的百多位 仍有五十多封信件陸續寄來。 但因

港大會堂及四年前於印度學會舉辦的 這次靜坐班 可算是歷年來參加者最多的一屆 届靜坐班 。除了十餘年前 超過百多人外 在

這次於本學會舉辦更爲難得

吃力及太辛苦。故要求收囘成命, 允 別是郭會長,覺得這樣做, 晚便全部為了弘法利生事業而忙得不可開交。於是我輩弟子中 且 算將這 則實際上 仍然慈悲地宣 初 百多人,分成兩班, 上師見這麼多人的參加 上師 一講兩晚 教授兩班靜坐 了義海心要」;那麼 各班 上師無論在體力上及精神上, 不要把靜坐班分成兩班 每星期上課兩晚。若以此計 感覺學會場地不敷應用 便每星期花了四 , 一晚的 上師 ?時間 星期六 終蒙答 實在太 便曾 , 畫 特 況 淮

排 一間來給靜坐班應用 實行一 爲了能一次坐上百多人起見 次大掃除 把部份東西暫時存放於別的地方,以便騰出 我們便只好將學會的: 作置 重新 安

**心佳節放** 空間 連續 靜坐 一班開始的當晚 香 今届 一星期 改 到 於翌晚舉行外 自九月廿一 十月八日圓滿 ,我們還擔 日開 其他時間皆是每星期之週二、 始 心地方不足够,但後來反而 除了第四會十月 一日因適逢中 週五 餘下

多加 每次 關西藏 者實習 一師除闡述七支坐與脈氣點之關係外 密 宗的 便從旁糾正 一些概念, 引起了 上師並間中略談及一般佛教 些靜坐 更多作示範 一班同學之興趣 的 並

遂有要求傳授皈依

本會, 受 少見者也 「四皈依 上師 接受檢查坐姿, 很 <u>ـ</u> 與此同時,亦有四十多人要求 , 答允在最後一 初定大約每星期 會完結時傳授 一次。此亦算是歷届以 將來仍要繼 到 了 時 也有 + 續回來 五 來所

於十 盡興而返 舒暢非常 漲滿。只見似水連天的風光,不由得使人心曠神怡 發,先到九龍城門水塘遊覽 氣爽,正是郊遊之好時光。我們於當早九時集合 因此盡消 又依過· 月十日星期日舉行, 。然後繼續到圓玄學院參觀, と去成例 下午二時許再乘遊覽車到妙法寺參觀, 每居 參加者亦非常踴躍。是日天朗氣清 靜坐班結業 番。因近日本港連 均舉 並在此素膳 辦 旅 行以 下大雨, , 然後乘遊 紅日將要下山 ,及到處 ,緊張的 資 聯 水 絡 心情亦 變車出 塘 全部 秋高 故定

自 觀 (上接第16頁) 成三金剛 傳付「口耳」傳 , 則師所傳之法均可修,觀音度亡法亦然 承, 如得通達教理 而依修生起次第,已於呪輪之上供 ,精進修持 ,殊勝傳承的 上 師 及 親

未必凡有法本,皆依之修行,須知未經 不可不知 出若要求本尊法,請再閱第四條。多餘法本,恭敬供奉 上師親傳,修之則爲犯 可 也 戒

則更詳盡 至第十二期 可多讀之可得密法 般概念。若讀「 免費贈閱 , 函索即寄 金剛乘全集」・ 已出

佛云:: 心祈 來函所 切唯 云恐懼 心造 心神恍惚者 最好多發自覺覺他 即使未得親傳 之菩提心, 亦不應有此毛 則無 不 如意

悪察是幸!

## 成的慧明洛师衛子操司 奉送公会共到分

密法出現於世是有不可思議之大事因緣為令三惡道衆生生三善道。三善道衆生超出三界速成佛道修密者得三密加持能令地獄猛火變成七寶蓮池無邊熱惱當下淸涼以七粒米普令法界鐵虛餓鬼皆得飽成七寶蓮池無邊熱惱當下淸涼以七粒米普令法界鐵虛餓鬼皆得飽密宗以菩提心為因大悲爲本禪宗根本自心是佛云何爲佛離相即佛。六祖云禪宗法門以無念爲宗無相爲體無念無相即是菩提菩提起用。即是慈悲由此言之禪密兩宗均以菩提心爲因大慈人悲爲本菩提心。即是於慈大悲心禪密兼修必具此等心念方可相應。

為學心二者業障即過去現在造諸重罪業障未除不能入道三者生障以解心二者業障即過去現在造諸重罪業障未除不能入道三者生障以種類所以有數。可以與此一門深入五者所知障即已遇善知識以種種緣,生不聞正法或不能一門深入五者所知障即已遇善知識以種種緣,生不聞正法或不能一門深入五者所知障即已遇善知識以種種緣,生不可以與一個人工程,以

境須知神通本性具足不自外求只要具大慈大悲之心念艱苦卓絕百 亦須自理蓋一則根據密教儀軌以啓虔誠一則收攝心念以免攀緣外 阿闍黎監護東密藏密且有種種法器儀軌莊嚴道場至清潔壇場事宜 等危險所以密法非人不傳學密者必須大德阿闍黎傳授修法時更須 卽是自入魔境自入魔境者不僅以神通自陷而已必使觀聽者拋却自 障何以故故意顯露即是着相有求着相有求即是自心不淨自心不淨 勇直前至誠不二自可與天地合其德日月合其明不求得而自得無法 足以動其心困苦不足以餒其志危難不足以折其氣自然大雄無畏猛 信未有不差別退悔者惟以無相為本視一切有相皆是虛妄則得失不 免此等着相妄求得且未必何况有得即有失乎得失擾其心疑貳搖其 菩提相應如求福報者報盡還墮枉費辛勤求病愈者生老病死終不能 五十種陰魔喜有喜魔怒有怒魔甚至着空着清淨即有空魔清淨魔何 修密法雖有一時發通者然神通之事絕對不可說不可露否則必招魔 度一切衆生亦無能度所度之心念如此乃是即相離相之無相菩提 相亦無非法相乃至自他不二平等為懷視衆生之苦痛願連無異身受 菩提無相亦無可得學人若處處著相處處求得則其心念不能與無相 心同入魔網如此則是驅佛弟子作魔眷屬罪大惡極應墮地獄楞嚴經

(下轉第17頁)

相 圖 於照像館中, 〈節。至再至三,情詞懇切 。於每世示寂後 以資景仰者。 。此種書 甯波車降生傳記,係於二十三年前,求法於印度之噶林邦 圖 見有 因購得之,乃知爲授記吾 西藏音爲湯嘉 ,亦作如是授記,遂抉要以傳焉。 一幅描述吾 ,卽將下 乃蒙就蓮華生大士所作之嚴傳授記 一世之童眞法相,移至中央;遂請示其 ,必須根據 師過去世及未來世等事蹟概念之畫 一本名著,加以圖寫懸掛 師歷代之名號 ,示其法

卽 有高山仰止之心;而於夫子步亦步、夫子趨亦趨,收模仿思齊之效 ·已將此傳記 因乞傳授,譯成漢文,大幻化網導引法於民國五十九年印行時 西藏密乘學人,對成就者之傳記,非常重視。不獨對此景行 師之持明前 冠諸卷首,以伸敬仰

及

生

者 此傳記為蓮華生大士之嚴傳授記,當然眞實不虛 八力金剛 第二世爲釋尊弟子中智慧第一之舍利弗尊者,祇此兩世之無 已不可思議 ,爲賢劫千佛之根本上師,千佛是由他所勸而發菩提 , 師之第

日之慨 等處深入, [現於人間 1拔拉國之王子。當今舉世皇皇,大有世界末日之將臨,岌岌不可終 一十世, 師 年朝 。又憶於十年前 今世爲第十八世,其第十九世名金剛尖銳,乃時輪金剛 名無邊光 發現有如佛家所述之香拔拉國。可知時輪金剛世界 師 於尼泊爾之嘉 師下一世爲彼國王子,眞堪慶祝 · 爲賢劫最後之一佛 ,曾聞美國有退休將官多人,從南極及北極 流德滿都 承事之餘,談及香港 ,聖蹟如此 0 ,應作 師再下一 祈 世之 禱 刹 +

深致欣賞之情懷;因請再度駕臨

祇作旅遊,

勿事弘利

對照 記 已得允許 〈傳承外,並公開普傳蓮華生大士法、千佛灌頂、 廣爲傳布;乃將前譯之降生傳記飭弟子再譯成英文·因此中英 聞訊之下,雀躍萬分。以旣將密法普傳,便應將吾 ,精美印行 。去年夏間忽奉諭函,決定蒞港 除將嚴傳秘密高法 及意與治療之講 師歷世:

城, 直 受持, 般開 讀此 俗凡夫之執著自我,歌詠以警誡而驚覺之,有如吾人漢文之勸世 例外。於是歐美各國 然生起。 蓮華經所說疲者得止息之化城 密基礎之四加行, 聖心要」、「敦珠新寶藏」之作,使譯成英文以行世。前者爲破 切,一以弘法利生爲懷,惟有爲令可行,卑之不作高論 釋尊所以初示小乘,密法所以始於作密也。 金也空、銀也空,「一筆勾」等,俚俗而深入人心。後者則於學 經偈有云•「無上甚深微妙法 ,可爲除執及入密之階梯 概自西藏易色 願 |趨寶處,其殊勝爲何如耶?若讀而比較之,則慶幸之心, (解如來眞實意。」今得聞卽身成佛之無上密法,且已過化 略爲介紹, 所有大德,均逃避他邦 、法緣大興, 。已受密法薰陶者見之,必將覺得 。因飭譯成漢文,合訂成本。初學者 簡單而握要;初機者得此 然根器未深, ,百千萬劫難遭遇 **,**我 師 高法難於接受, 知其然, 甯波車當 我今見聞 逐有「 而婆心 有如妙法 亦 不 #

中 相應。千佛名號, 華民國七十一年第二壬戍秋九月舒囊卓之贊青劉銳之謹跋 世 • 為賢劫千佛最後 若千佛灌頂 昔 經已譯出,並付梓人 人已有兩種譯本·見於藏經 佛之聖者無邊光 ,並不復贅 認賜灌頂 尤覺親切而 甯波車: 第

主旨却無分軒輊,帮助身體健康及精神修養的 港生活忙碌的社會裏正漸次流行,雖然它的 本報記者專訪) 靜坐 玩感, 」,只不過是他自幼信奉密宗,學習了這門靜 靜坐法都各有長處,難以下評語。 至於他訴授這種密宗的「毘盧七支靜坐法

義海心要」

0

推行此

**教理講授班」的動機** 

實爲我等在教理方面能

以提高我等在修持上的證量水平。並且決定於九月二十

有一深造的機會 金剛乘全集」中之「

上師亦強調需要有修持研習班

西藏密宗毘盧七支坐之靜坐傳授

今年九月

上師

自臺返港後

便立即於每星期三、

四

|兩晚宣講

俱生契合深導了

始舉辦第三十八屆

**望能將之廣大推介給市民學習而已。** 万法後確實覺得對身體健康有帮助,所以希 他說:毘盧七支靜坐法」本爲密宗第二級

> 他譯授的方法規格靜坐,百日內必可收到功效時間便可學習完畢,但必須持之有恒。假如依 此法的入門方法不算很困難,只消約六日

定最好。所以,每家每派的

坐法的功效確有助於頭腦清醒,氣脈流暢。整劉上師表示:就他個人經驗來說,此種靜

個神經系統感到弛緩鎮靜 得寧靜,處事較 活力亦顯具增加 有條理**,**而身體

絕不公開的第二級灌頂必修「毘盧七支靜坐法」,習者可收頭腦清醒,氣脈香港金剛乘學會一位上師,最近開班免費傳授西藏密宗專瑪派(紅教) 的居民已經有一處七支拜坐法 盧七支拜坐法 J 他傳授學習「毘 廿年來,經

此亦不應隱藏」,特准普傳於世。 灌頂後必修之法,對外絕不公開,但他認為「 迦佛的前身稱為「毘盧遮那佛」,當年他靜坐劉上師說:所謂「毘盧」,是佛家語,釋 他們的學會,該會亦無意要求學習靜坐者,須但他强調,學習此種坐法者,并不須加入 三千人,其中部份人更成爲数友。

有相同宗敎信仰始傳授 必須有恒」。

至於「七支」,即分別指靜坐時身體的姿的方法便是這一套。

老實說••這是值得介紹的 給師兄弟輩可以參考欣賞

下轉第23頁)

君來訪問, 目傳授密宗靜坐之消息於九月八日見各報章後 寫成專稿,見於報端, 旋而電話與門鈴便交相轟響 申請 参加 之信件已如雪片飛來。 可 知該報是暢銷的報 星島 而吳文是叫座的 晚報記者吳惠權

法,就如每個人的口味不同一樣,有人喜歡吃師表示不予置評。他認為各門各派教授的靜坐 位上師劉銳元計 **児盧七支坐法** 外地弘法後囘港 至近年一些所謂能飛行的靜坐更大行其道。 ·乘學會歷年都設有靜坐研習班,傅授「密宗屬西藏密宗寧瑪派(紅教)道塲的香港金 訪問時指出:靜坐並非單是西藏密宗所獨有 最近,該會 其他桿,道数也有自己一套靜坐的方法,甚 將再開設新班 免費数授這種 劉上師在接 對於其他宗教流派所教授的靜坐法,劉導 流暢之效

# THE BLACE B

劉鋭之

今重耶。 ,古人云:「一死一生,乃見交情。」則本欄所刋之稿,不其尤足 ,古人云:「一死一生,乃見交情。」則本欄所刋之稿,不其尤足 起紀念徵文。分向以前之交好索稿,有毫無反應,更有深閉固拒者 起紀念徵文。分向以前之交好索稿,有毫無反應,更有深閉固拒者 可思議,永恆常存。銳之相處較久,相知較深,值彼生辰紀念,發 可思議。於出世間,弘法利生,竭誠盡智,功不唐捐,其功德不 世華居士,往生瞬已多年,其於世間,待人接物,和藹可親,

所附相片,乃二十五年前,發起編選佛經選要時,余與世華兄於此祈禱,切盼乘願再來,助我弘揚甯瑪巴法!

偕澄基兄所攝,惟盼不捨悲願·同證菩提

世華兄果有此構想,而加以提倡,真先覺哉,益令我追憶也。世華兄果有此構想,而加以提倡,真先覺哉,益令我追憶也。因此而減少參加。而其有因道遠不常到之高雄學會,祗說畢菩薩戒因此而減少參加。而其有因道遠不常到之高雄學會,祗說畢菩薩戒因此而減少參加。而其有因道遠不常到之高雄學會,祗說畢菩薩戒因此而減少參加。而其有因道遠不常到之高雄學會,祗說畢菩薩戒因此而減少參加。而其有因道遠不常到之高雄學會,祗說畢菩薩戒因此而減少參加。而其有因道遠不常到之高雄學會,祗說畢菩薩戒因此而減少參加。而其有因道遠不常到之高雄學會不可以製作。



士居華世李

士博基澄張

者作

## 憶

羅 畤 憲

輯 乘 總 等 起 成. 的 是依呂澂先生的辦 課 合 論 而 且偏 而 部 的 作罷 攝 內典治 大乘 重 唯 論 求介紹 徵 要 實不宜用 法 沒有 羣書治要 , 間 使讀 叫 他 好 本 者由是得窺佛典的 的 作 們 簡 在 」的形式, 效 樜 譮 單 中 論 果。從那時 解 而 Щ 深密經 ||文貫 大學講 强攝佛 采集經論 0 。但 起 此 一這部 各方面 外 家 , 斑 我 • 因 , 經 希望找幾 分類編 介紹 不 的 和 找不 唯 經 大 偏 論 次, 大乘 到 個 佛 重 合 志 大 我 題

之菩薩

,

贬是多者

心伽

饒

益

香

我們 作曾 次 李 示 痶 們 深果別人 雖草草, 在第 經發生兩 停止工作 商量定兩件事•• 經 其罪非 謝卓如 選 九 一人不爲所 安編 九五七年 不出 個 度波折 也 半年 纂會 輕 負責校勘 錢 不至於夭折 但 , , 中 動 於是有些 不得删改我們 劉銳之來找我 , 他 诊首 , 是聘請 要我主 世華還說 可以全部 有 , 1先在最 此 而我則 三人要將 一人不肯繼續出錢支持編纂費用 那 持編纂工作 烈總其成 的稿 心要時他將獨自支持編纂 述之、劉銳之、江 承 初 , 物的半年 說李世 擔 0 這樣才使編事得以 在 。二是「編纂會 加年的 華 有外 以兩年 否則 ` 馮 時間中 公夏等 人來破 自己要退 爲期 一妙吉祥三人 壞 0 組 我們的 一可以通 依 工作 -於 織 出 , 時完成 世 是我和 0 了 只有 ·iii 分任 華 0 表 其 萴 Ī 知 個

生 幾天劉 情 形 先 說道·• 「 生和我閒談 他真的 , 問 我對世 有 ·大丈夫的氣質 華的 印 象 0 我 囘 憶起 上 沭 兩

公

夏

尤與西 港教友;又提倡印度瑜伽術、西藏密宗有緣,常禮聘西藏 健身法;又曾於紅卍字會, 世 君爲我之忘年交;其爲 廣交游, **曾學習騎馬及飛機駕駛術** 伽,為香港瑜伽學会戲喇嘛活佛來香港 舉辦眼科 人也 免費治 性 敦 療所 會之副會長 厚 弘 -年篤信 其濟 密法 母 滔

拜訪求: 宗 琴 員 佛 處 以效士 其 為王道之與起拙火法,保證安全,絕無危險,但收效甚慢,係錄音機錄之,共得六大卷,以呈李君,甚爲欣賞,上師所傳公果,均有親證之經驗。我在上師處居留一月,每日親聆教益一那上師、高上師已獲拙火升起三十餘年,對於拙火醒起之過 始克完成 道、 、在 0 完成,李君求道之心非常懇切、對高僧之樓宇一層,為編經之所;此偉大之佛 經 。又於一九七四年· ,學習密宗寶典,並 選 於 海外 要之結集,李君爲最 九五九年曾拜托劉銳之君去印度之佛敎大德、李君未暇親去訪問 年, 資助我飛印度加士, 並由藏文翻譯中文, 大之支持者 士麻省 , 上師、 除 沿指出 加者 ,出版 廉 邦亦 供 巨 大 養 承 事 時 一 共需 問 , 必 , 慢,故須即所傳之法。 1高比奇里以方便密 拜訪 托同 外 , 修 並 備 年 以

福間先 佛 , <u>H</u> 彌 泰之以恒。 李君可能 **沙教之志願** 痛 留 九 生 也 時 七 0 五 尚寫 不 年 一過李君 以 前 公事 미 世 一長信給 可無疑 年李 1. 信給我 太忙 來敍 [深明佛學之不生不滅眞諦 | 君修 成 夫 話 義 , 未遑勤な 八來雲高: , ,不圖此乃他, 有 自言天上 (高華,因介紹她去、夫人亦能繼其遺志 薩 素 練 道工, 亦而 正 生 立 活 可逆 的最幸 德建功於 , 以 非常快 +薬石 至 對 忽 式 訪 英 國 死 略 務求 攝 間 生 失 法良 然 完成作 之重 不作 靈媒 大衞 其弘 朋 ·再來· 要 西 去 囘 , 誠 於

客廳電話鈴聲響,順手拿起接聽。

我覺得聲音有點熟識,但認不出是誰。「請江小姐接電話,他是信佛的。」對方說•

「你是那一位呀?」我問:

「我是李世華,你就是江小姐嗎?」對方囘答說:

麽賜教?有什麽關於佛教的好消息嗎?」我一連串的問:• 「啊!李先生,很久不見了,你好嗎?剛從外國囘來嗎?有什

事情,現在祇想約幾個佛教的朋友,辦些佛教的工作。」他答··「不是什麽好消息,這幾年來我去過許多地方,也經歷過許多

「你這麼發心,眞是最好不過的,有什麼計劃嗎?」

專門作佛教的事務,你可否幫我想想應該怎樣進行?」「還未有什麽具體的計劃,想首先撥出一些錢成立一個基金

聯會,星期日要預備講義,這一年會很忙,但我會留意你的提議。午主辦一佛學講座,爲期一年,日間我忙於上班,星期六下午到佛「那是不能倉猝的,我現在剛剛答應在佛教聯合會每星期六下

李世華先生的經過。 這次簡短的電話交談,是在一九七五年,使我囘憶多年前認識

道 化 去 那時我很佩服李先生的用心 的家庭。 他說李先生想介紹我認識他的太太, 次我應邀到李世華先生的家裏午 他很希望 餐 太太信 並且和她談談佛教的道 .9 是由 佛 韋 達先生陪 成爲 我 個 佛

> 和 佛 行的過程中,李先生在經濟上支持最力, 之居士、邢述之居士和我負責閱讀和選取資料, 教中的一 位張沙鷗先生負責文書,爲期兩年, 大藏經小組委員會來編一本佛經選要,由羅時憲教授主編 太太每晚必到 的禮堂講佛學 九五七 個大護法者。轉瞬就過了二十多年 金剛乘學會的 就在 由我充當粤語 這個法會期間 入請張 翻譯 在佛經選要這本書編纂和印 澄基居士來港 所以他 幾個發心的 講座的法緣很好 更有謝卓如居士和 一直給我的印象是 入成立 在寶覺 , 李先生 個閱 女子 劉銳

象,那天晚上他給我電話。,李先生也在座,講後我囘答很多他們的問題,他可能有很深的印天主教徒的邀請在聖心中學講佛學,神父、修女、佛教徒都有參加機來列席旁聽,他很留心聽講者的反應。有一次,我代表佛教會應機來列席旁聽,他很留心聽講者的反應。有一次,我代表佛教會應

可辦一宣傳佛教中心。」他說。 一個佛教講堂,我在中區有一寫字樓單位,可以取囘稍加裝修,卽一個小姐,你可否用多些時間作佛教的事情呢?我想早日開辦

**教的事務。至於用中區的寫字樓單位辦佛學講堂,不合經濟原則** 如果在灣仔地 最好等待佛教會主辦的 的則更理想 和其他的 我恐怕暫時不能騰出多些時間 **型費有餘** 區 因 租 爲許多想研究佛學的人 一單位開辦 0 辦佛教 週末佛學講座結束之後 事務最好先辦一圖書館 中區寫字樓的租金收 因爲不想辭卻 不知看什麼書籍入手 , 把工餘的時 日間 入可以支付租 能就 的 近佛教 間 工作 作佛

有人 閱讀研究之用 到 7佛教 初步要活動 給閱讀佛學書籍的場所 金會詢 將來再擴充到有幻燈設備之錄音室和聽錄音帶之隔 間 時 而 П ,佛教會 以隨時 遷移的 可以介紹到就近的圖 有疑問又沒有可以 , 可以作小型講堂 書館 的 地方 圖 也可以作 書館的 , 若

而 作 宇 作罷 :經費 都不合意, 李先生很 樓上三層改裝作佛堂及圖書館 同意我的建議 他 又想把大道東的 ,他曾在洛克道附近 幢舊樓撥作圖書館 後因空氣及環境不大理想 看過幾層出租 樓下 的 收 租

我早日選定要購的圖書, 家裏地下儲物室 購定圖書放 很留意普通 |後經常通過很 在那裏。他說他已經有一 圖書館的設備 ,再添購 多次電話 我心裏總覺得他 些就大致足用 , 向臺灣取了很多佛學典籍的目錄 總是談及圖 部 份經 0 太心急,地方還未有着落 書館的問 書和一套大藏經存在 題 他 往 , 地

教雙週刋 金剛乘學會的人到萬邦行他的辦公室開會 2週刋的 記得有一次 · 刋登些 ·他約了梁隱盦、羅時憲、劉銳之和我 通俗的文章, 可惜各人有各人的 ,打算借報章的篇 事忙 , 沒有進行 還有幾位 屈幅辦佛

給我 那麽嚴重,還安慰他說··「等你出院之後再安排也不遲,你 ?成立那個基金會, 突然有一天下午, 隔了差不多兩個月沒有接到他的電話 個 電話吧! 替他想幾個保管基金的委員 他從電話告訴我他正在醫院留醫檢驗 ,還以爲他去了外國 ,我想不到 , 小出院後 催我儘 他的 旅 病

息時 個 這是最後的談話 我很沉痛而抱 了的願離開 人間 歉 也可說是遺下的 我未有及時幫助他實現他的理 但願 有 志者事竟成 心 願 0 當 我聽到他 想 去世的 讓 他懷

売 生乘願再來吧!

> 節 兄以

此

決定生西

只是我們今日追憶起來

談 錫 永

日子。而李世 福 依 衡師 李世華 劉 上師 兄、郭文添師兄口中,卻知道學會曾經 師 華師兄,則正是當時的 那時金剛 兄是金剛 乘學會已經基礎 乘學會的奠基者之一 大護法 穩 固 ,但從梁公範師兄 有過 我加 入金剛 一段風雨飄搖的

經選要」開 初 0 那時西藏大德紛紛避地印度 承 ,是由李師兄供養 敦珠甯波車賜以教傳嚴傳兩派傳承,特別是「大幻化網 更追溯上去,金剛乘學會的成立 由寶瓶灌頂至名詞灌頂,一氣呵成 始, 如此因緣 劉上師以及羅時憲教授等幾位大德編纂 李世華師兄便資助 , 劉 上師以絕大福 , 亦是李世華師 ,更是絕大的法恩 劉上師往印度學密 報以及法緣 兄的

是 法施之力可謂廣大。 劉上師法施的因 劉上師囘港之後, 但飲水思源 弘揚西藏寧瑪派的法要,尋且法乳滋及臺灣 世華師兄當年財施之力, 卻正

得以和 金 上 萬想不到噶林邦有如此重大的法緣。結果法施財施因緣成熟 地印度,那裏想得到有 剛 劉上師數十年如 有 乘學會弟子纔得沾法益, 時候淸夜靜思, 合,欲似乎有不可思議的力量。試想當年, 因緣及功德 日的勇猛精進, 往往便會覺得萬事由 個漢人會來求法?世華師兄在 寧 瑪 派 亦以此因緣, 以及以絕大悲心廣施法 因 和 得傳播於漢土 合而 敦珠寧波車避 香港 成 但 再加 亦萬 因

對世華師 兄往 生太早 卻仍未免感到悵 惘

的熱誠 他 的 世華師 些計 :劃如今已成畫餅 兄對於弘揚密法 但由這些計劃 的確具有大心。 副卻亦可 也許由於他的往 以看出 他對弘法 生

至少有 人, 兩 個計劃 因此不妨 世華師兄是邀我參與的 追述出來 以見世華師 兄的熱忱 如今知者大概 吳有

個計 劃 . 9 是拍攝修習密法的卡通片

脈四輪 1 自身 以及 華師兄覺得 例如壇城 切徐察漸收的次第, , 以至修習儀軌時放光上供下施, 修密的最大難關是觀想 修行人可能都未能如法觀想圓 。例如生法宫、 觀想本尊融入 例 如三 滿

後 觀摩這些卡通片 的 始 計 劃是, ,然後將每 用卡通片的形式, 於修法時自能易於如法觀想 個儀軌都攝製一 將一切觀想分集攝製 集,受灌頂弟子於修法 事半功倍 由 毘盧 前

方面的 兄報告。 人材 華 但 師兄的意思,是想我主持攝製計劃,所以我曾登報徵求這 .那 ,並且會見了五六位應徵者 時 他又有 一個更大的構想 同時估定費用, 那卽是第二個計劃了 向世華師

帶室, 的講解;最後一 個 是閱覽室, 第二個計劃是建立一 附設耳機及播音設備 收藏漢文、 個是播映室 家西藏密宗圖書館,圖書館分三個部份: 下,專門 藏文以及英文的密宗書籍;一 俾聽者能獨自收聽關於佛法以 播 映修習密法的卡通 片 個是錄音 及密法

不妨將攝製卡通片的計劃先行擱置 **|個計劃等於將第** 個計劃包含在內 着手研究圖書館的 所以世華師兄的 成立 意思

> [此籌劃任務也就落在我的身上 世 華 師 兄希望我能 屏 除 屻 俗務 將來全力主持這家圖 書館

因

尋且 位出 七份,卻以因緣未成熟故, 先搜集有關密宗的中英文書目 製卡通片 書、製作新的錄音帶及卡通片。對於這樣的 志願人員兼職管 往生了 租 他準備將在 ,收租作爲圖書館的經費,將其餘三層樓房逐漸發展 我可不敢 灣仔的 垂 開銷應該不成問題, 口答應,但卻應允做初步籌備工 幢四層樓房 因事躭擱 · 準備選擇定購 ,而不久世華師兄也就臥病 ,撥出來做圖書館 大概還有餘力陸續添購 個龐大計劃 。後來書目搜集到六 作 樓下的 也就 不像 徵 是 新 求

然生起景仰之思 同 時 究竟總算共同進行商議過 我跟世華師兄的交往不算深,但追本尋源 ,是很自然的事 些弘法計劃 所以對世華師兄 ,我受過他的恩惠 油

有興趣 師兄一 方面世華師兄稍欠精進, 仙機難卻 完成的計劃 爲向他提及。 會最困難時期的維持 所以在這些 枝數葉 也許世華師兄最大的缺點,是興趣過於廣泛, 點紀念的追思 , 到過 在這方面他也分了點精神。我學過道家 三關節便跟世華師兄的意見有點出 筆者亦衷 發揚光大, 然而無論如何 個道場去隨喜,結果<br />
拍筆要他當道場的首席會董 心希望有人能發心去完成 都依賴世華師兄的財施 不能不追念世華師兄的功德。對於他尚未 跟他的廣泛興趣關係很大, 劉上師的學法因緣, 入。 0 所以今日金剛 例如他 私以爲 這卽是我對世華 所以便亦曾略 研究過內外丹 以至金剛 對扶乩 在密宗

很

## 文化沙漠中弘揚佛教文化之

## 李尼丰

鋭

2

弘揚佛教文化者,伊何人哉?李世華居士是也。教是尚,卽有奉佛教者,亦祇祈福而已;今乃有於文化沙漠中,獨致是尚,卽有奉佛教者,亦祇祈福而已;今乃有於文化沙漠中,獨已無祖國風光,識者憂之,譏爲「文化沙漠」。其於宗教,則惟洋不非自割讓後,百數十年,此地居民,競趨洋化,洋場十里,

彩更濃 哉。」世華憬然曰••「 宗教,其宗教之色彩固濃 亦多不了了,當此末法,更應加以弘揚,我等之責任也」。從此遂 冠表五佛智,耳環瓔珞等六種飾物, 說有說空而外,更有說中道之中觀 辦公室,爲之解說般若心經 向其密意探求。乃不知者謂爲迷信 ,觀音是表示慈悲,身上所飾之莊嚴,亦各有所表義 三十年前,余違難香港,得友人之介,與之認識;約隔日至其 ,其敎義有適應世間之世俗諦,復有超越世間之勝義諦 ,且約有應致力者,幸相告焉 如此高深之佛教文化,知之者稀,即佛教徒 此爲與一切宗敎共者。但佛敎之文化色 ,乃盡所知以告。並召之曰·· 「 。而所供奉之菩薩 表六波羅蜜,皆令人見而起敬 ,更有謂爲崇拜偶 ,文殊是表示 像, 佛教是 · 眞可惜 如五佛 , 且

而線裝,封面底必彩錦,書名題簽,非篆卽隸。及印曲肱齋短笛集 先後出資爲印行密宗灌頂論、曲肱齋讚碩集、曲肱齋文集等 著作面世 又須覓漢畫師爲之選繪 旋得 但 屈上師文六映光 函示:陳健民師兄掩關北印多年 1生活頗困。乃以告世華,遂供養齋糧, ,世華均 一一遵辦 , 訪畫師 敷年無缺 爲之著筆 常有 字鉅 。並

民國四十六年,張澄基博士從美利堅返國,道過香江。余偕

將及三年, 開 將敗於垂成。世華矢志不渝,獨力以竣其事 詆 爲 割 裂 佛 經 謝卓如、張沙鷗君主文書, 聞而大悅, 但 民兄之函介,知澄基兄事 始得完成, 1介紹多種,將不勝其繁;而從未有將佛敎之敎理行果,依次陳述 聘羅時憲敎授主其事,江妙吉祥女士、邢肅芝先生及余爲編纂: 乃發起編纂佛教聖經, 由淺入深,彙成 示焉。澄基兄以年來弘化美國,常有人請開 迎請 然由編而印,所費亦不資矣。 編成付印,及至面世,又經數年 首為之倡,並約馮公夏、吳悟達、奚玉書諸君共為檀 ,必受惡報。同願有藉而退出 **貢噶上師莅港弘法** 書者。以視外教之聖經 使人手一篇,從文化而開示悟入也 **撥堅道祖屋一層**, **貢師有年,得大手印之精髓** , 聘書方發 ,圓寂之耗隨傳 ,「佛經選要」一書 , 異常普及 亦有因是而括囊 列閱讀佛 此中謠涿盛興, 以爲編纂之所。 經之書目 , 乃招待請 相去甚遠 世 功

成漢文,因於編譯後記中, 須再事參訪 經親近承事 蒙賜賓瑪巴教傳嚴傳兩派之傳承,開示大幻化網續之導引法 賜與四級遙灌 民國四十四年間, 一貫之導引へ 世華見義勇爲 便無口訣可依 , 並示教誡 得陸無爲道兄之推介 以前未有如此一氣呵成之譯述 略述所得,名爲「天竺十得」 ,資助一切,俾能親禮 如是遵以修持。迨晤澄基兄,認爲未 即使精進用功 亦將事倍而功半。必 承 貢噶上 敦珠寗波車足 如下: 師之攝受

三、得主要之三根本(謂 上師本尊護法)

心之傳承

-32-

四、得握要之儀軌 四、得握要之儀軌 一、得祖師之傳記(惜不甚多 大、得祖師之傳記(惜不甚多 大、得祖師之傳記(惜不甚多 大、得祖師之傳記(惜不甚多 大、得顧轉之法論 一、得廣博之法論 一、得廣博之法論 が香港、臺灣、舉辦已達五十届、 於香港、臺灣、舉辦已達五十屆、 於香港、臺灣、

館, 事未成就, 訪問硏求, 除廣設佛教圖書,以供閱覽;復多辦傳播媒體, 上所陳,實非世華之力不及此也 遽質志而順無常, 豈不惜哉! 常作開示;且將西藏密宗靜坐法, 認爲可以 舉辦已達五十屆 取人所長,計劃製成錄音帶、及錄影帶, 重複播放 ,能收普及之功。並常計劃組設圖 ·從學已數千人。世華復常於旅遊 。返港而後, 免費普傳, 於是對於大幻 從事弘揚 躬親其事 多年來

### 

兩套,

此

?。余常以出錢、出力、出心,後後勝於前前

認爲發菩提心之具體行相,

蓋有感於世華兄而言也。

以詔從學諸弟子

今者金剛乘學會,已擴展至臺灣之臺北、臺中、

高雄

人之所未

提要說

供、

予寶存。乃親訪研求「微粒菲林」之印製,約馮麗萍主其事

一以餽送紐約佛教研究院沈院長家楨,一以珍存,其用心

敦珠寗波車之賜以德格版藏文甘珠爾全套,精本也,

彼不獨於弘揚佛教文化爲然也,於保全佛教文化

,

尤具熱、

心

認爲應

分製

如

弘揚

其亦有感於世華兄之弘願而成,

極盼乘願再來,助我弘利

明

裝璜精美,美化無上密法之法要,如是無上密乘之文化印行五千份,贈閱以資普及。復整編金剛乘全集出版,

發 剛

乘季刋,於無上密宗法之基本常識,以顯淺方式,發前

布薩之法會,港臺兩地,參加者凡百數十人。



第二排左起:蘇亦剛居士、李世華居士、劉銳之居士、張性人居士、羅時憲教授、梁隱盦校 長、吳寶祥居士。第三排右第四人陳寶芳居士。

had these hidden, awaiting discoveries by suitable persons. These have now come to be known as "Terma". As regards to those disciples who received personal and oral teachings from Guru Rinpoche (one aspect of Ka-ma), they seldom revealed these instructions and there is little doubt that these teachings remained to be esoteric in nature.

The developments of Nyingmapa have been quite dormant for a considerable period. My Root Guru His Holiness Dudjom Rinpoche, who in his previous incarnations manifested as Nuden Dorje and Saraha, is prophesized to be the last Buddha Mo-pa Thaye in this Fortunate Eon. I studied under His Holiness 21 years ago, and was most fortunate to have received the four empowerments of Dorje Sempa, disclosure on the "Na-Rak Dung-Truk" Tantra, instructions on Dzogchen, and last of all the Book of Vajrayana Silas (which was subsequently published and was adhered to and kept in confidential custody by all disciples).

I was much indebted to His Holiness for his kindness in bestowing upon me the book "Esotericism — A Systematic Approach and Analysis" written by Guru Rinpoche and "An Analytical Explanation on the Precious Parasol" which I was instructed to have these translated into Chinese. It was revealed from these texts that the "Vase Empowerment" discloses the view of the mind, the "Secret Empowerment" discloses the view of the middle way, the "Wisdom Empowerment" discloses the view of Esotericism, while the "Word Empowerment" discloses the view of Dzogchen.

I paid tribute to my Guru in Kathmandu sometime in 1975 and I was given the newly-edited volume of the "Nyingma Gyudbum". The texts contained therein are secret ones and it was only through the boundless wisdom on the part of my Guru that the edition could be finalized.

When I once again paid tribute to my Guru in spring this year, I was given the whole set of His Holiness' Collected Works comprising of 23 volumes. Nyingma doctrines, ancient Buddhist history, life story of Guru Rinpoche, sacred places, visualization, practices and meditation, retreat and the relevant subjects have all been discussed in details.

If time permits, it is my intention to have them translated into Chinese. During my recent sojourn with my Guru, I brought to his attention regarding my plans to publish the "Collected Works of Vajrayana" in Chinese. My Guru was more than happy to give me his encouragement; and he had subsequently notified in writing that all his disciples should render assistance . . . . .



### AN EXCERPT FROM THE PROLOGUE OF THE "COLLECTED WORKS OF VAJRAYANA"

by Mr. Lau Yui Che

..... As prophesized by Buddha Shakyamuni, five years after Lord Buddha's parinirvana, the teacher of Sambhogakaya practices, Guru Padmasambhava, was born.

Guru Padmasambhava was invited to Tibet to give the teachings which enable enlightenment in one life time. He became the first guru of Tantrayana in Tibet and his disciples were subsequently known as the Nyingmapas.

In the reign of King Langdarma, Buddhism was suppressed in Tibet; the Nyingma School suffered destruction and subsequently deteriorated. The lame behaviours of lamas described by Rev. Fa-Chuen happened in the period when the Nyingma School had already been ruined.

Like Buddha Shakyamuni, Guru Rinpoche, the patriarch of Tantrayana, should receive due reverence. However, he remained partially unknown among scholars of Tibet and China. For example, only a few unimportant lines were recorded in Rev. Fa-Chuen's book: "King Trisong Detsen sent men to India to invite Guru Padmasambhava and hundred of Dharma Scholars (Panditas) to establish the Samye Monastery, and to help the translations and to give teachings. In a few years, the Tripitaka was fully installed. From this, we can see how the power of king can influence the propagation of the Dharma."

In the Tibetan book of the *History of Indian Buddhism* written by Taranatha, guru of the "Jho Nang" School of Tibetan Buddhism, there were only a few lines: "... there was an Acarya Padmasambhava in the country of Kubha (Kashmir)" (Ch. 30), and "Previously Buddhism did not exist in the Island of Kou-Ting (probably an island near Kashmir); Acarya Padmasambhava established Buddhism over there." (Ch. 40)

Fuller description can be found in the Chinese scholar Lui-Ching's Introduction to Tibetan Buddhism: "Shantirakshita pleaded the Tibetan king to invite Padmasambhava of Uddiyana to teach in Tibet. After arriving in Tibet for a few months, Padmasambhava and his 25 disciples subdued heretics with the powerful tantric practices. His merits of protecting the Buddha Dharma was indeed very great. Posterior historians made distortions such that the description of the history in this period appeared very absurd; on the other hand, no record was made concerning Padmasambhava's teachings and philosophy. Padmasambhava personally had not have any book to express his own view." Another section of Lui's book reads "some people believe that Padmasambhava was the one who initiated Tantrayana in Tibet; this saying is hard to accept."

It can therefore be gathered from the preceding paragraphs that what has so far been stated has, in fact, deviated from the facts. Tibet used to be the Black Continent for her being "uncivilized". It was not until in the later part of the 7th century that Thomi Sambotre was sent by King Tsrongtsan Gampo to study Sanskrit in India. Upon his return, he created the Tibetan alphabets. Fifty or sixty years later (750 A.D.) when Guru Rinpoche was invited into Tibet, Tibet was only "semi-civilized". In addition, seeing that opportunities were not yet favorable, Guru Rinpoche decided to have most of the secret teachings recorded by his female consort Yeshe Tsogyal and subsequently

For the Diffusion of the Buddha's Teachings:

- A) COMMUNICATING W!TH FRIENDS AND FOLLOWERS OF THE BUDDHA'S TEACHINGS.
- B) PUBLISHING A MAGAZINE IN ENGLISH TO INFORM ALL OUR MEMBERS AND INTERESTED PARTIES OF OUR ACTIVITIES.
- C) PUBLISHING ORIGINAL TEXTS, TRANSLATIONS, TEACHING TAPES AND A CATALOGUE OF ALL TIBETAN TEXTS AVAILABLE IN INDIA.
- D) ESTABLISHING SHORT INTENSIVE DHARMA COURSES FOR THOSE INTERESTED.
- E) INVITING STUDENTS OF TIBETAN BUDDHIST PHILOSOPHY AND LANGUAGE FOR GRADUATE AND UNDER GRADUATE RESEARCH.

### RELIGIOUS ARTICLES: AVAILABLE FOR SALE:

- 1. Texts of both the Sutras and Tantras, and various qualities and sizes of cloth for covering texts.
- 2. Different sizes and qualities of blessed statues and stupas filled with precious mantras.
- 3. Different sizes of blessed Thankas (painted scroll).
- 4. Different sizes and qualities of offering bowls. (Pure perfumes for offering is also available).
- 5. Different sizes of vases decorated with beautiful brocade.
- 6. Two Different sizes of vajras and bells. (Explanation included).
- 7. Two sizes of Kapala for inner offerings with their necessary ingredients. (Explanation included).
- 8. Different sizes and qualities of Damarus (drum), decorated with brocade.
- 9. Different sizes and qualities of butter lamps.
- 10. Different qualities of Celestial Incence.
- 11. Different kinds of malas & counters.
- 12. Different sizes and kinds of wooden drinking/eating bowls.
- 13. Different qualities of offering scarfs.
- 14. Different sizes and qualities of Tibetan bags.
- 15. Monks and nuns robe with Dingwa (seat).
- 16. Any kinds of Tibetan dress.
- 17. Different sizes and qualities of Tibetan carpets. (catalogue available).
- 18. Different sizes of brócade banners and umbrellas for religious use.

For further information Please write to:

The Secretary

D. L. L. Society,

P. C. TIBETAN COLONY,

(MUNDGOD) UTTAR KANNADA,

KARNATAKA PIN - 581411

INDIA

Then I received this article from Mr. C. T. Shen. After reading it thoroughly, I felt that the Two Basic Principles mentioned are most essential and fruitful, and that the Three Points of the Infinite numbers of objects, the Boundless state and the Endless time mentioned are most insightful, penetrating and thought-provoking.

If not for a great practitioner of the Dharma like Mr. Shen himself, it will not be possible to have stated such supreme statements concerning the Three Vows of Making extensive offerings, of Conforming always to the aspirations of sentient beings and of Dedicating every merit to all sentient beings. Hence my most sincere and humble respect and admiration for Mr. Shen.

Thus I wrote to Mr. Shen asking for his works in order that our Quarterly will be more fruitful and our members to be benefitted. Later, Mr. Shen replied by saying: "I felt honored that your Quarterly would like to print my article, yet because this article had already been published in the Bodhedrum Publications and in the Torch of Wisdow, I have to inform you of this. Realizing that your Quarterly is published in both Chinese and English, and that most of the readers in Southeast Asia read English more than Chinese, I have asked Mr. Fayan Koo to translate it into English. This English version has not yet been published in any publications, and thus I am now enclosing it for you to choose. Please do not mind if you finally decided not to publish either one. You and I are both helping to spread the Dharma, so please do not be mindful about it. I suppose you will agree with my view." Though Mr. Shen is so humble about himself, I felt it will be a shame if this article is not to be published. Hence both the Chinese and English versions will be published in our Quarterly.

### DREPUNG LOSELING LIBRARY SOCIETY

A NON-PROFIT PHILOSOPHICAL AND RELIGIOUS ORGANISATION

For the Preservation of the Buddha's Teachings:

- A) PRINTING BOOKS OF THE BUDDHA'S TEACHINGS AND THE COMMENTARIES BY HIS ENLIGHTENED FOLLOWERS.
- B) HELPING MONKS BY PROVIDING FOOD, CLOTHES, TEXTS AND MEDICINES.
- C) INVITING SCHOLARS TO GIVE TEACHINGS.
- D) INVITING SPECIALISTS IN THE FIELDS OF DIFFERENT BUDDHIST SCIENCES LIKE MEDICINE, MANDALA CONSTRUCTION, ARCHITECTURE, ASTROLOGY, etc.

a good deed or acquired merits, and you wish to dedicate the merit to a person or for a certain purpose, be sure to recall the paragraph on universal dedication quoted above. The greater the mental horizon while making the dedication, the greater your merits.

The foregoing quote is on the vow to relieve sentient beings from suffering and to bring them joy. The paragraph next to that in the sutra refers to the aspect of making Dharma-offerings that involve suffering for sentient beings. The paragraph states: "I am willing to suffer for any and all sentient beings who are suffering from the sever retributions from their previously accumulated evil karma, so that they may be liberated." Such dedication is characteristic of the state of a great bodhisattya such as Ksitigarbha who said, "If I will not descend into the hells, who will?" but such vows that fully express the compassion and will power of a great bodhisattva can hardly be achieved by common people like ourselves. We can only try to cultivate the vows gradually. If you can always bear the other fellow in mind, think of him, wish him happiness, help him eliminate suffering, and acquire happiness, then, as time goes on, your mental horizon (state) will automatically expand. You will view all elders as your parents, all young ones as your children, and the thought will arise in you, "Alas! He has done something bad. This will bring bad retribution. Let the retribution fall on me, so he may be free to tread the right paths that lead to human and celestial existence, and to nirvana." For one making a universal dedication of the merits of the Ten Great Vows, such should be his mental attitude.

The world is like a desert. Sentient beings suffer from parching thirst. Even a drop of water will sustain life. We must not refrain from doing good deeds that are small, nor do bad deeds that appear insignificant. Consider the anticipation entertained by Bodhisattva Samantabhadra when he taught Sudhana the Ten Vows. We should always bear in mind Buddha's injunction not to forsake sentient beings.

May bodhi grow in everyone.

May the infinite Dharma joy befall everyone.

Thank you.

Yui-che's Note on Mr. C. T. Shen's Article "The Essence of Samantabhadra's Vows"

The Forty-chapters Version of the Avatamsaka Sutra, which contains the Samantabhadra's Vows, is one of the most important Sutras in the Sutrayana. All Buddhist practitioners should follow it to vow and to practise the Dharma.

Though the Anuttara-Tantrayana has its own silas, its practitioners must also follow the instructions of Lord Buddha and the various Maha-Bodhisattvas. Hence one of its silas mentioned that "In contrary to the Buddha's teachings is committing the Second Root Downfall".

My Root Guru His Holiness Dudjom Rinpoche had indicated that in all the teachings of the Kama and Terma Traditions, and in the Refuge, the Generation of the Bodhicitta and so on of the Ngondro Practice, all of which must be followed by the Vows of Samantabhadra. Our members of the Vajrayana Esoteric Society have been reciting it for quite sometime, and I was planning to give a brief instruction on this part.

you make offerings with incense, lamps, and purveyances, in quantities as large as a bank of clouds, the ocean, or a mountain, to buddhas as numerous as the sum total of specks of dust in the ten directions and the three phrases of time, the resultant merits are less than the merits of entertaining one thought of Dharma-offering. I hope you will all comprehend the significance of this statement. It is far more meritorious to entertain even one thought of benefiting sentient beings than to burn bundle upon bundle of incense in the temple.

### 2) To always conform to the aspirations of sentient beings:

In the Avatamsaka Sutra, it is clearly stated that the basic principle for conforming to the aspirations of sentient beings is the benefitting of all sentient beings equally. So, we should care for and attend to any sentient beings and treat him or her as we would our parents, or even as we would the tathagata, without the slightest difference. Here, we must keep in mind one important point: to conform to the aspirations of sentient beings does not mean that we do everything the sentient being wishes. The criterion is whether we can be of benefit. Four principles are specifically mentioned in the sutra: "To be a good doctor for those suffering from illness; to point out the right road to those who have lost their way; to bring light to those in the darkness; and to cause the poor to discover hidden treasures." Your attention is called to the fact that these four principles are not only limited to physical commodities but also include spiritual matters. Thus, to be a good doctor for those suffering from illness neans that we should cure not only ailments of the body but also those of the mind. Buddhism considers greed, anger, and delusion as the greatest ailments of mankind. One who cures a person of greed, anger, and delusion is truly conforming to the aspirations of sentient beings. On the other hand, if a person asks you to rob a bank with him, and you comply with his desire, you not only have not cured him of his illness of greed, anger, and delusion, but you have actually aggravated them. You have not benefitted him at all. Therefore, you are not properly implementing your great vow to conform to the aspirations of sentient beings.

The Buddha-Dharma is a right path. To be awakened to Buddha-Dharma is to acquire the joy of the Dharma and peace of mind. It is the light, the hidden treasure. He who does not have an opportunity to hear the Buddha-Dharma may be likened to a person at a crossroad, knowing not which direction to follow. He is a person in the dark; a poor man without resources. Therefore, if by conforming to his interests, you could cause him to come into contact with the Buddha-Dharma, whether by leading him to a knowledgeable person such as a monk, by causing him to listen to the Dharma being expounded, or by introducing him to Buddhist publications, you will be conforming to the aspirations of sentient beings, and your merits will be boundless and immeasurable.

### 3) To dedicate every merit to all sentient beings:

The Avatamsaka Sutra's chapter on the Ten Great Vows of Bodhisattva Samantabhadra may be said to be the consummation of the Buddhist teachings on the bodhisattva ideal. Universal dedication of merit means to dedicate all merits acquired through the practice of the first nine vows (from "paying homage to all buddhas", to "conforming to the aspirations of sentient beings") to all sentient beings in all worlds in the ten directions. How can merits be dedicated? I refer you to the words of the sutra: "I vow to cause sentient beings to have constant peace and happiness, to be free from all illness, to fail in any attempt to commit evil and to succeed quickly in good endeavors. I vow to close on them all doors to the lower planes of existence, and show them the right paths to the human and celestial realms, and to nirvana." If you wish to learn how to dedicate your merits, you might bear these words in mind. Thus, when you have done

discover that as one leads one's daily life; working, eating, drinking, walking, sitting, lying down, getting up,. . . it is occasionally possible to naturally, spontaneously and effortlessly coordinate all of these activities with the Ten Great Vows. This applies to activities of the body, or the speech, or the mind. When such a coordination is perceived, one may begin to feel that one is progressing on the path.

Now, I would like to further explain three of the Ten Vows: 1) to make extensive offerings, 2) to always conform to the aspirations of sentient beings, and 3) to dedicate every merit to all sentient beings. I hope you will think about them, study them, and criticize my explanation of them.

### 1) To make extensive offerings:

While making offerings, in addition to having an infinite number of objects, a mental state that is limitless, and maintaining constant mindfulness without interruption, there is one other very important thing: the offering of Dharma. As the sutra says, "Of all offerings, the offering of Dharma is the hightest." Why? "Because all tathagatas honor the Dharma." When we give someone a gift, or when we make offerings to our parents, we always try to give the things they like most. The same principle applies when we make offerings to the buddhas and bodhisattvas. Because buddhas and bodhisattvas like most to relieve sentient beings from sufferings, and because the Dharma causes sentient beings to part from suffering and gain happiness, the offering of Dharma is most honored by buddhas/bodhisattvas, and is the most meritorious.

Now, what is an offering of Dharma? The sutra enumerates seven types:

The first is to practise as taught. This means to practice the teachings of the Buddha with your body, speech, and mind. If you can do this, you are making an offering of the Dharma, a true offering to all the buddhas and bodhisattvas.

The next three offerings are: to benefit sentient beings, to embrace and accept sentient beings, and to suffer for sentient beings. These three are in accordance with the Buddha's teaching on not forsaking sentient beings. If you can accomplish them, you will certainly be praised and approved by the buddhas in the ten directions. So these too are offerings of the Dharma, with infinite merits. In this regard, we should note that to embrace and accept sentient beings is probably not unfeasible, but to suffer for another sentient being is very difficult indeed. We tend to think, "If it is his own karmic retribution, he should suffer"; it is inconceivable that someone else should suffer for him. This is certainly true when we are functioning at the level of common people. Yet it is not always true to say that absolutely no one will suffer for another. Many people present here are parents. Let me ask you, when your children were suffering in illness, did it ever arise in your mind that you would gladly suffer for them if you could? Have you ever heard of people, who, for the sake of love, would go to prison for his (her) criminal lover? The Buddha looks upon sentient beings as his own children. If we can extend our willingness to suffer for our children to all sentient beings, we would be in accord with the buddha-mind. The merit of this kind of Dharma offering is as vast as the ocean or the space above us. It is inconceivable!

Now, the last three offerings: to cultivate good roots diligently, not to forsake the deeds of a bodhisattva, and not to part with the bodhi-mind. These are in accordance with the Buddha's instructions for treading the path of a bodhisattva. If you can perform these offerings, you will also be praised and approved by all buddhas in the ten directions, since these too are Dharma offerings of boundless merits. It is said in the sutra that if

blessings would be lessened if she had dedicated some of her merits to another person. This is exactly the same as the case of the moon-watcher who is afraid that the brilliance of the moon will be reduced if there are more people watching it. The fact is, if the mother had added, "May all sick people in the world be released from suffering and have happiness!" After dedicating her merits to her son, she would have expanded her mind to cover all sentient beings. In so doing, not only would her son's blessings not be reduced, but due to the expansion of her mind and the universality of her compassion, her son would probably recover sooner. This type of merit dedication is in conformity with the true teachings of the Vows of Samantabhadra.

### 2) Boundless state;

"State" refers to the state of one's mind. I remember that a Dharma master once taught me meditation. He first said to concentrate the mind on a point in the body. When this point is clearly visualized, one then enlarges it until it covers one's entire body; then the entire room; then the entire city, the entire nation, the globe, the solar system, the universe. . . .the infinitude. When the infinite stage is reached, the mind is totally cleared of obstacles. When this kind of meditative technique is used to implement one's vows, the state of mind becomes boundless. This meditative technique may be called "Not Fencing Oneself In."

What is "fencing oneself in?" Consider as an example, the making of offerings. If you say, I will make offerings only to Reverend So-and-so, and not to the other reverends, this is "fencing yourself in." All such thoughts are limited in (mental) extent. To believe only in Chinese Buddhism, not in Ceylonese Buddhism; to profess only the Mahayana and to be unwilling to learn the Hinayana; and to praise only Buddhism, not the merits of Christianity; all these are "fencing oneself in", and are limited in extent. Such people will not be able to understand the essence of Samantabhadra's Great Vows. So, when you are cultivating the great vows of Samantabhadra, you must be very careful not to fence yourself in. You should learn to expand your mind to reach the perfect state of boundlessness.

### 3) Endless and uninterrupted time:

Bodhisattva Samantabhadra made it very clear, and emphasized at very vow, that "the thoughts (of mindfulness of the vows) must succeed one another without interruption." The point is that the true application of the vows consists in non-interruption. An example of interruption is if upon walking in the morning, you give rise to the thought of compassion, and determine to cultivate the deeds of a bodhisattva, but by breakfast time, you realize that the deeds of a bodhisattva are very difficult to perform and you decide to postpone it for a few years. Receding thusly in your convictions, you cause an interruption to take place. Again, you go to the Temple of Enlightenment to listen to an expounding of the sutra this weekend, but by next weekend, you are playing mahjong with your friends again. How can your beneficial thoughts and intentions succeed one another without interruption if you behave in this manner? So it is not easy to be persistent and untiring. Unless you cultivate yourselves to place your own interest second, and put your aspiration of helping people secure happiness first, it will be very difficult for you to achieve uninterrupted, constant awareness of the Ten Great Vows.

My own experience in trying to achieve this end is as follows: First I practised recitation of the Ten Vows until it was done with great fluency. Then I contemplated how to execute the Ten Vows with body, speech, and mind. Gradually I have come to

### THE ESSENCE OF SAMANTABHADRA'S VOWS (I)

Delivered by C.T. Shen

at the Temple of Enlightenment, New York

Recorded by John Pan Translated into English by Fayan Koo March 1982

Further, we should try to realize the spirit of Samantabhadra's vows. If you have a chance to read the text of these vows you will find that Bodhisattva Samantabhadra places a lot of emphasis on "infinite number of objects", "boundless states" and "uninterrupted time". So we can understand that the mind that is the source of these vows is also infinite, limitless, boundless, and uninterrupted. I will now tell you what little understanding I have of this state of affairs for your reference and discussion.

### 1) Infinite number of objects:

-1

My dear friends, to make a vow concerning an infinite number of objects is truly a very important and skillful means of achieving buddhahood. Consider the act of paying homage, for instance. Ordinarily, when we make obeisance to a statue of a buddha, we bow only to that single statue, and thus our merits are also limited to that extent. If on the other hand, when we make the obeisance and chant the buddha name, our minds are on the infinite number of buddhas in all the ten directions in space and three phases of time, then our minds too will be expanded to infinitude and become limitless, boundless, and endless. The same quantities will also effect merits of our obeisance.

Such a notion is very interesting. Let me cite another example: Suppose you are looking at a full moon on a still, clear night in the wilderness. You see a full moon and an expanse of light. At this time another person suddenly comes to your side. He too has come to look at the moon. Would you feel that the moon you are looking at has suddenly been halved, or the brightness of the moon become darkened by half? Of course not! Even if there are ten people looking at the moon at the same time, you would continue to see a full moon with the same brilliance as before. Not only you, but all the others would also see the full moon with the same brilliance. And the same is true whether there be ten thousand or a million moon-watchers. If the moon shined on only one person, one person would have the benefit of its brilliance. But if it shined on a million people, then a million people would be benefited.

Merits are like the moon. The greater the number of objects, the greater the merits, even unto infinity. Thus, when you pay homage to the bodhisattvas and buddhas, you might only have a statue of a buddha or bodhisattva such as Avalokitesvara before you. However, while prostrating, you should repeat Avalokitesvara's name, and fix your mind on the infinite number of Bodhisattva Avalokitesvaras in the ten directions and throughout the three phases of time. Then you should concentrate your mind and recite the names of all the buddhas in the ten directions and the three phases of time. In this way, you can properly execute the yow "to pay homage to all buddhas and bodhisattvas."

Let us take as another example, the "dedication of merit to all sentient beings." When a child is ill, the mother prays to the Buddha for her son's recovery. Often she will say "I dedicate all the merits I have accumulated in the past to my son," as if her son's

### र्वेदायाभेरायदे केरा विकारवाणी सार्वेदायायायहेदा हैदावाद्याही

thob-pa med-pa'i phyir, shes-rab kyi pha-rol tu phyin-pa la brten cing gnas te,

### श्रीस्रायाञ्चीयायाञ्चीत्रायसञ्जानायाञ्चीत्रात्री चुनि ही त्रिमायस्रायीनात्राया

sems la sgrib-pa med-pas skrag-pa med de, phyin-ci-log las shin tu 'das

बस्य सु १८ व. प्रस. १ ८ र स. राष्ट्र स्मर सु व. सू । विद्यानी संभारी सम्भारा र

nas mya-ngan las 'das-pa'i mthar phyin to, dus gsum du rnam-par

चर्वेचारात्र,श्राट्याःक्रियाःवेशश. २२.ग्रीटा चेश. रचाःग्री.स.रूजाःनेः स्त्रीयः राजाः

bzhugs-pa'i sangs-rgyas thams-cad kyang, shes-rab kyi pha-rol tu phyin-pa la

यहेव वर्षा व्यवस्थित स्थान स्य

brten nas, bla na med-pa yang-dag-par rdzogs-pa'i byang-chub tu mngon-par

ह्निश.तर.श्रटश.केश.श्री ।ट्रे.के.पश.य.पेश.रय.ग्री. ४ स.र्रज.रे.हीय.पर्र

rdzogs-par sang-rgyas so, de lta-bas na shes-rab kyi pa-rol tu phyin-p'i

sngags, rig-pa chen-bo'i sngags, bla na med-pa'i sngags, mi mnyam-pa dang



13/2



VAJRAYANA QUARTERLY, NO. 13. NOV., 1982.

